
 

 
 

REPOSISI AL-MUTAKHAYYAL AD-DĪNĪ 

(Studi Kritis atas Pemikiran Bassam Al-Jamal tentang Asbāb An-

Nuzūl) 

 

 

 

  

 

Oleh: 

Muhammad Miqdad Al Ghifari Syatta 

NIM. 23205032017 

  

TESIS 

 

Diajukan Kepada Program Studi Magister (S2) Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga  

untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna  

Memperoleh Gelar Magister Agama (M.Ag.) 

 

YOGYAKARTA 

2025



 

 

 

ii 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN 

  



 

 

 

iii 

HALAMAN PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

iv 

HALAMAN PENGESAHAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

v 

NOTA DINAS PEMBIMBING 

 

  



 

 

 

vi 

MOTTO 

 

Don’t beg for light from the moon, obtain it from the spark within you! 

“Jangan mengemis cahaya dari bulan, tapi dapatkanlah ia dari dalam dirimu!” 

-Muhammad Iqbal- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

vii 

ABSTRAK 

Studi mengenai asbāb an-nuzūl selama ini didominasi oleh pendekatan 

historis-kritis yang berfokus pada validitas riwayat sebagai alat bantu penafsiran. 

Kehadiran Bassam Al-Jamal, seorang pemikir kontemporer Tunisia, menawarkan 

paradigma baru dengan pendekatan antropologis yang menempatkan asbāb an-

nuzūl sebagai instrumen pembentuk imajinasi kolektif masyarakat Islam awal (al-

mutakhayyal ad-dīnī). Al-Jamal berargumen bahwa narasi imajinatif dalam asbāb 

an-nuzūl, seperti fisik malaikat, setan, dan kejadian yang keluar dari hukum 

kausalitas alam, berfungsi membangun mentalitas dan sistem keyakinan umat yang 

tidak sepenuhnya terakomodasi oleh Al-Qur’an. Hal ini membuat Al-Jamal 

kemudian berpendapat bahwa al-mutakhayyal ad-dīnī yang ada dalam asbāb an-

nuzūl merupakan pembentuk imajinasi kolektif masyarakat Islam awal. Tesis ini 

bertujuan untuk mengkritisi pemikiran Al-Jamal tersebut dengan mengajukan 

argumen bahwa al-mutakhayyal ad-dīnī sesungguhnya telah inheren dalam Al-

Qur’an, bukan produk dari narasi yang terkandung dalam riwayat asbāb an-nuzūl. 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang 

bersifat kualitatif. Analisis dilakukan dengan memadukan kritik validitas riwayat 

hadits dan kritik sastra Ṭāhā Ḥusain untuk menguji orisinalitas narasi. Penelitian ini 

menelusuri sumber-sumber riwayat yang digunakan oleh Al-Jamal dan 

menyandingkannya dengan narasi internal Al-Qur’an untuk melihat konsistensi 

asal-usul imajinasi tersebut. 

Hasil analisis menunjukkan dua temuan mendasar. Pertama, konstruksi teori 

al-mutakhayyal ad-dīnī yang dilakukan oleh Al-Jamal dibangun atas fondasi data 

yang rapuh. Ia menentang pendapat para ulama yang mengatakan bahwa hierarki 

Al-Qur’an berada di atas riwayat-riwayat hadits. Al-Jamal juga mengabaikan 

tafsiran QS Yunus 10: 39 yang mengisahkan penentangan kaum Quraisy terhadap 

narasi imajinatif yang dibangun oleh Al-Qur’an. Kedua, analisis kausalitas tekstual 

membuktikan bahwa Al-Qur’an sebenarnya telah menjadi sumber utama bagi al-

mutakhayyal ad-dīnī tanpa ketergantungan yang mutlak terhadap asbāb an-nuzūl. 

Dengan demikian, riwayat asbāb an-nuzūl yang bermuatan imajinatif sejatinya 

hanyalah imitasi budaya dari narasi Al-Qur’an. Penelitian ini menyimpulkan 

perlunya reposisi peran asbāb an-nuzūl dan penegasan kembali otonomi Al-Qur’an 

sebagai sumber primer pandangan dunia Islam. 

 

Kata Kunci: asbāb an-nuzūl, Bassam Al-Jamal, al-mutakhayyal ad-dīnī, Kritik 

Sastra, Imajinasi. 

 

 

 



 

 

 

viii 

ABSTRACT 

Studies on asbāb an-nuzūl have so far been dominated by a historical-critical 

approach that focuses on the validity of history as an interpretive tool. The presence 

of Bassam Al-Jamal, a contemporary Tunisian thinker, offers a new paradigm with 

an anthropological approach that places asbāb an-nuzūl as an instrument that 

shapes the collective imagination of early Islamic society (al-mutakhayyal ad-dīnī). 

Al-Jamal argues that the imaginative narratives in asbāb an-nuzūl, such as the 

physicality of angels, demons, and events that defy the laws of cause and effect, 

serve to construct a mentality and belief system that is not fully accommodated by 

the Qur'an. This thesis aims to critique Al-Jamal's thinking by arguing that al-

mutakhayyal ad-dīnī is actually inherent in the Qur'an, not a product of the 

narratives contained in the asbāb an-nuzūl. 

This research is qualitative library research. The analysis was conducted by 

combining a critique of the validity of hadith accounts and Ṭāhā Ḥusain's literary 

critique to test the originality of the narrative. This study traces the sources of the 

accounts used by Al-Jamal and compares them with the internal narrative of the 

Qur'an to examine the consistency of the origins of this imagination. 

The results of the analysis reveal two fundamental findings. First, Al-Jamal's 

construction of the theory of al-mutakhayyal ad-dīnī is built on a fragile foundation 

of data. He stands in opposition to the established opinion placing the Qur’an 

hierarchically above hadith. Al-Jamal also disregards the exegesis of Surah Yunus 

(10:39), which depicts the Quraysh’s rejection of the specific imaginative narratives 

cultivated by the Qur’an. Second, textual causality analysis proves that the Qur'an 

has actually been the main source for al-mutakhayyal ad-dīnī without absolute 

dependence on asbāb an-nuzūl. Thus, the asbāb an-nuzūl narrations that are 

imaginative in nature are actually only cultural imitations of the Qur'anic narrative. 

This study concludes that there is a need to reposition the role of asbāb an-

nuzūl and reaffirm the autonomy of the Qur'an as the primary source of the Islamic 

worldview. 

 

Keywords: asbāb an-nuzūl, Bassam Al-Jamal, al-mutakhayyal ad-dīnī, Literary 

Criticism, Imagination. 

 

 

 



 

 

 

ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi kata Arab-Latin yang dipakai dalam penyusunan tesis ini berpedoman 

pada Surat Keputusan Bersama Menteri Agama RI dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan RI Nomor 158/ 1987 dan 0543b/U/1987, tanggal 22 Januari 1988. 

A. Konsonan Tunggal 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif tidak dilambangkan tidak dilambangkan ا

 ba’ B be ب

 Ta’ T te ت

 Sa’ Ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J je ج

 Ḥa’ Ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha’ Kh ka dan ha خ

 Dal D de د

 Zal Ż ze (dengan titik di atas) ذ

 Ra’ R er ر

 Zai Z zet ز

 Sin S es س

 Syin Sy es dan ye ش

 Ṣad Ṣ es (dengan titik di ص

bawah) 

 Ḍad Ḍ de (dengan titik di ض

bawah) 

 Ṭa’ Ṭ te (dengan titik di ط

bawah) 

 Ẓa’ Ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 Ain ‘ Koma terbalik di atas‘ ع

 Gain G ge غ

 Fa’ F ef ف

 Qaf Q qi ق



 

 

 

x 

 Kaf K ka ك

 Lam L ‘el ل

 Mim M ‘em م

 Nun N ‘en ن

 Waw W w و

 Ha’ H ha ه

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya’ Y ye ي

 

B. Konsunan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap 

 

 ditulis Sunnah سنة

 ditulis ‘illah علة 

 

C. Ta’ Marbūṭah di akhir kata 

 

1. Bila dimatikan tulis h 

(Ketentuan ini tidak diperlukan bagi kata-kata Arab yang sudah terserap 

dalam bahasa Indonesia, seperti salat, zakat dan sebagainya, kecuali 

bila dikehendaki lafal aslinya). 

 

 ditulis al-Mā’idah المائدة 

 ditulis Islāmiyyah إسلامية

 

2. Bila di ikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua itu 

terpisah, maka ditulis dengan h. 

 ditulis Muqāranah al-Maẓāhib المذاهب   مقارنة

 

D. Vokal Pendek 

 

1. ----   َ  ́ ---- fatḥah ditulis a 



 

 

 

xi 

2. ----   َ  ̧ ---- kasrah ditulis i 

3. ----   َ  ---- ḍammah ditulis u 

 

E. Vokal Panjang 

 

1. Fatḥah + alif 

 إستحسان

ditulis 

ditulis 

ā 

Istiḥsān 

2. Fatḥah + ya’ mati 

 أنثى 

ditulis 

ditulis 

ā 

Unṡā 

3. Kasrah + yā’ mati 

 العلواني 

ditulis 

ditulis 

ī 

al-‘Ālwānī 

4. Ḍammah + wāwu mati 

 علوم 

ditulis 

ditulis 

û 

‘Ulûm 

 

F. Vokal Rangkap 

 

1. Fatḥah + ya’ mati 

 غيرهم 

ditulis 

ditulis 

ai 

Gairihim 

2. Fatḥah + wawu mati 

 قول

ditulis 

ditulis 

au 

Qaul 

 

G. Vokal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan 

apostrof 

 

 ditulis a’antum أأنتم

 ditulis u’iddat أعدت 

 ditulis la’in syakartum شكرتم   لإن 

 

H. Kata sandang alif + lam 

1. Bila di ikuti huruf Qamariyyah ditulis dengan menggunakan huruf “I”. 

 

 ditulis Al-Qur’ān القرآن 

 ditulis al-Qiyās القياس 

2. Bila diikuti huruf Syamsiyyah ditulis dengan menggunakan huruf 



 

 

 

xii 

Syamsiyyah yang mengikuti, serta menghilangkan huruf l (el)nya. 

 ditulis ar-Risālah الرسالة

 ’ditulis an-Nisā النساء 

 

I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat  

 Ditulis menurut bunyi atau pengucapannya. 

 ditulis Ahl ar-Ra’yi الرأي  أهل

 ditulis Ahl as-Sunnah السنة أهل

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

xiii 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmanirrahim 

Segala puji hanya bagi Allah Subhanahu wa Ta'ala, Rabb semesta alam, yang 

telah menjadikan umat Islam sebagai khaira ummah melalui kekasihnya, Nabi 

Muhammad. Sholawat serta salam semoga tercurah kepada Nabi Muhammad 

Shallallahu 'alaihi wasallam, sang pembawa rahmat bagi seluruh alam, pembawa 

risalah kebenaran serta pemberi syafaat bagi umatnya di hari akhir kelak. 

Penulis bersyukur kehadirat Allah Subhanahu wa Ta'ala atas rahmat, taufik, dan 

hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul “Reposisi 

Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī: Studi Kritis atas Pemikiran Bassam Al-Jamal 

tentang Asbāb An-Nuzūl ” ini dengan baik. 

Penyusunan tesis ini dalam rangka memenuhi salah satu persyaratan untuk 

mencapai gelar Magister Agama di Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Perjalanan menulis tesis ini bukan hanya sekadar memenuhi tugas 

akademik, melainkan juga sebuah perjalanan spiritual dan intelektual yang 

mendalam. Terdapat dua faktor yang mendorong penulis untuk menyusun 

penelitian ini: 

Pertama, bermula dari munculnya dinamika baru tentang asbāb an-nuzūl yang 

ditulis oleh Bassam Al-Jamal, penulis melihat adanya perbedaan konsep yang 

ditawarkan dengan apa yang telah ditulis oleh ulama terdahulu dan para pemikir 

belakangan. Rasa penasaran penulis terhadap konsep baru ini sampai pada titik 

ingin mengetahui sumber pemikiran Al-Jamal dalam mengonsep teori asbāb an-

nuzūlnya. 

Kedua, sebagai ilmu yang sangat berkaitan erat dengan Al-Qur’an, penulis 

ingin menelusuri korelasi yang terjalin antara konsep asbāb an-nuzūl yang baru ini 

dengan teologi keislaman, terutama ilmu Al-Qur’an dan tafsir. Menggunakan teori 

kritik sastra dan kritik hadits, akan ditemukan kevalidan teori asbāb an-nuzūl yang 



 

 

 

xiv 

diusung oleh Bassam Al-Jamal terhadap penggunaannya dalam teologi keislaman, 

utamanya tafsir dan ilmu Al-Qur’an. 

Tesis ini adalah upaya untuk menjawab dua pertanyaan dan problem di atas. Ia 

adalah kristalisasi dari pergulatan pemikiran, pembacaan, dan refleksi yang tak 

henti. Penulis menyadari, bahwa menulis tentang asbāb an-nuzūl merupakan 

bagian dari memahami histori penulisan Al-Qur’an yang kemudian dapat 

diterapkan dalam laku penulis sehari-hari. 

Proses penulisan tesis ini tidak terlepas dari bantuan, bimbingan, dan dukungan 

dari berbagai pihak. Oleh karena itu, pada kesempatan ini penulis ingin 

menyampaikan penghargaan dan ucapan terima kasih yang tulus kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Noorhaidi 

Hasan, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum.  

3. Dr. Ali Imron, S.Th.I., M.S.I.,  selaku Ketua Program Studi Magister Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir dan Dr. Muhammad Akmaluddin, M.S,I., selaku Sekretaris 

Program Studi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir  

4. Staf Tata Usaha Prodi Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, yang telah 

membantu memudahkan berbagai urusan administratif berkaitan dengan 

perkuliahan dan penyusunan tesis ini.  

5. Prof. Dr. Hj. Inayah Rohmaniyah, S.Ag., M.Hum., M.A., selaku Dosen 

Penasehat Akademik.  

6. Dr. Subi Nur Isnaini, Lc., M.A., selaku dosen pembimbing tesis yang sangat 

sabar dan ikhlas mengerahkan segenap tenaga, pikiran, dan waktu yang 

dimiliki untuk memberi arahan dan dukungan kepada penulis hingga 

selesainya penulisan tesis ini. 



 

 

 

xv 

7. Segenap Civitas Akademika dan Dosen. Ketekunan dan semangat belajar yang 

dimiliki menjadi teladan bagi penulis. Ilmu yang sangat luas juga menjadi 

bekal bagi penulis untuk melanjutkan kehidupan akademis penulis.  

8. Kedua orang tua tercinta, Dr. H. Abd Syakur, S.Ag., M.Si. dan Ibu Hj. 

Tartimatus Sholehah, M.Pd.I. yang selalu memberikan dukungan materi dan 

moril hingga penulis dapat berdiri kokoh sampai saat ini. Juga kepada kedua 

adik penulis, Ahmad Robert Mahzoumy Syatta dan Alifa Nazla Barrah 

Azkadina Syatta yang selalu menjadi support system tersendiri bagi penulis. 

9. Saudara-saudara penulis selama di perantauan, Rahmat, Luthfi, David, 

Baehaki, Arif, Doel, dan seluruh anggota geng Meysy Puppy. Mereka yang 

selalu mewarnai hari-hari penulis terutama saat masa-masa akhir kepenulisan 

tesis yang penuh dengan kebingungan dan kepeningan, dengan semua rasa 

suka dan dukanya. 

10. Semua teman-teman seperjuangan Magister Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

angkatan 2023 semester genap, khususnya kelas A, Yik Faz Tazakka, Dayat, 

dan kawan-kawan lain yang tak dapat penulis sebutkan satu per satu. Mereka 

selalu penuh semangat berdiskusi dan memberi banyak insight baru bagi 

penulis. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa tesis ini masih jauh dari kata sempurna. 

Kritik dan saran yang konstruktif dari para pembaca sangat penulis harapkan untuk 

penyempurnaan di masa mendatang. Semoga tesis ini dapat memberikan 

sumbangsih pemikiran, sekecil apapun, bagi khazanah keilmuan, khususnya dalam 

khazanah keilmuan tafsir dan ilmu Al-Qur’an. 

Yogyakarta, 19 Desember 2025 

Penulis 

 

 

M. Miqdad Al Ghifari Syatta 

NIM.23205032017 



 

 

 

xvi 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN .......................................................... ii 

HALAMAN PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI ............................................ iii 

HALAMAN PENGESAHAN .............................................................................. iv 

NOTA DINAS PEMBIMBING .............................................................................v 

MOTTO ................................................................................................................ vi 

ABSTRAK ........................................................................................................... vii 

ABSTRACT ........................................................................................................ viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... ix 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... xiii 

DAFTAR ISI ....................................................................................................... xvi 

BAB I  PENDAHULUAN ......................................................................................1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Rumusan Masalah ..................................................................................... 9 

C. Tujuan dan Manfaat ................................................................................. 9 

D. Tinjauan Pustaka .................................................................................... 10 

E. Kerangka Teori ........................................................................................ 16 

F. Metode Penelitian .................................................................................... 18 



 

 

 

xvii 

1. Jenis Penelitian ...................................................................................... 18 

2. Sumber Data .......................................................................................... 18 

3. Teknik Pengumpulan Data .................................................................... 19 

4. Teknik Analisis Data ............................................................................. 19 

G. Sistematika Pembahasan ......................................................... 20 

BAB II  DINAMIKA ASBĀB AN-NUZŪL DALAM KAJIAN KLASIK 

HINGGA KAJIAN ORIENTALIS .....................................................................23 

A. Asbāb an-Nuzūl dalam Kajian Klasik ................................................... 23 

B. Asbāb an-Nuzūl dalam Kajian Muslim Progresif ................................. 31 

C. Asbāb an-Nuzūl dalam Kajian Orientalis ............................................. 40 

BAB III  BASSAM AL-JAMAL DAN AL-MUTAKHAYYAL AD-DĪNĪ 

DALAM ASBĀB AN-NUZŪL .............................................................................44 

A. Biografi Bassam Al-Jamal ...................................................................... 44 

B. Perkembangan Pemikiran Islam di Tunisia ......................................... 48 

C. Bassam Al-Jamal dan Organisasi Mu’minūn bi lā Hudūd ................. 53 

D. Bassam Al-Jamal dan Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī dalam Asbāb An-

Nuzūl ................................................................................................................ 55 

1. Fase Pertama ............................................................................. 55 

2. Fase Kedua ............................................................................... 56 

3. Fase Ketiga ............................................................................... 57 

BAB IV  AL-MUTAKHAYYAL AD-DĪNĪ: TRADISI AL-QUR’AN ATAU 

PASCA AL-QUR’AN? .........................................................................................79 



 

 

 

xviii 

A. Al-Mutakhayyal Ad-dīnī dalam Misi Penyebaran Islam ...................... 79 

B. Al-Qur’an Sebagai Sumber Utama Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ............. 84 

C. Hierarki Otentisitas Asbāb An-Nuzūl dan Al-Qur’an .......................... 93 

BAB V  PENUTUP ...............................................................................................98 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 98 

B. Saran ...................................................................................................... 100 

DAFTAR PUSTAKA..........................................................................................101 

CURRICULUM VITAE ....................................................................................108 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

1  

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Asbāb an-nuzūl dianggap sebagai salah satu elemen penting dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Ia menjadi ilmu Al-Qur’an yang dibukukan pertama kali 

secara terpisah oleh para ulama. Hal ini dapat dilihat dari proses pertama kali 

pembukuan yang dilakukan oleh ‘Alī ibn Al-Madīnī (778-849), guru dari Al-

Bukhārī. Kemudian dilanjutkan oleh Al-Wāhidī (1003-1076) pada abad ke-5 

Hijriyah, As-Suyūṭī (1445-1505) pada abad ke-9 Hijriyah, dan beberapa ulama lain 

setelahnya. Mereka menyadari pentingnya ilmu ini setelah mengetahui banyaknya 

mufassir yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an atas dasar kepentingan ideologi 

mereka masing-masing tanpa mengetahui konteks ayat tersebut diturunkan.1 

Penyebabnya tak lain adalah terpautnya masa yang cukup jauh antara Nabi 

Muhammad SAW sebagai pembawa risalah dan para mufassir yang hidup di 

kemudian hari, sehingga banyak dari mufassir yang lupa dan lalai bahwa mereka 

seharusnya menafsirkan Al-Qur’an dengan menyandingkan konteks saat ayat 

tersebut diturunkan.2 Ketergantungan terhadap riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl ini 

disebabkan oleh perkataan As-Suyūṭī, sebagai tokoh penting dan rujukan utama 

 
1 Jalāl ad-Dīn As-Suyūṭi, Al-Itqān fī Ulūm al-Quran (Majma’ al-Malik Fahd), p. 191. 
2 Abi al-Hasan Ali Al-Wahidi, Asbāb An-Nuzūl (Beirut: Dar al Fikr, 1994), p. 4. 



 

 

2 

 

dalam Ilmu Al-Qur’an, yang menukil perkataan Al-Wāhidī tentang keharusan 

seseorang untuk berpegang teguh pada riwayat para sahabat, karena tidak adanya 

seorang pun yang tahu konteks turunnya ayat Al-Qur’an kecuali dari riwayat para 

sahabat.3 Pernyataan ini kemudian dijadikan panduan utama para mufassir dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki riwayat asbāb an-nuzūl. 

Ketergantungan yang besar para ulama terhadap riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl 

yang sulit diverifikasi secara historis dan adanya subjektivitas para ulama dalam 

menggunakan riwayat-riwayat yang ada, pada akhirnya banyak menyebabkan 

kontradiktif penafsiran antara satu mufassir dengan yang mufassir yang lain. 

Meski riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl ini telah ada sejak pertama ayat-ayat 

Al-Qur’an diwahyukan, lalu kemudian dibukukan di abad ke-5, namun 

pendefinisian tentang ilmu ini baru dirumuskan oleh ulama-ulama kontemporer. 

Hal ini dilakukan untuk membatasi riwayat-riwayat lain yang sebenarnya bukan 

asbāb an-nuzūl namun dimasukkan ke dalam golongan asbāb an-nuzūl oleh orang-

orang yang memiliki kepentingan pribadi atau golongan. Pendefinisian yang 

dimaksud adalah sebagaimana yang dilakukan oleh Az-Zarqānī (1890-1947) 

dalam kitabnya, Manāhil Al-‘Irfān. Ia mengatakan bahwa asbāb an-nuzūl adalah 

sesuatu yang menyebabkan turunnya ayat sebagai jawaban atas peristiwa tersebut, 

atau sebagai penjelasan terhadap hukum yang berlaku saat peristiwa itu terjadi.4 

 
3 As-Suyūṭi, Al-Itqān fī Ulūm al-Quran, p. 206 dengan merujuk kepada; Abi al-Hasan 

Ali Al-Wahidi, Asbāb an-Nuzūl (Dammam: Dar al-Ishlah, 1992). 
4 Muhammad Abd Al-Adzim Az-Zarqani, Manāhil Al-’Irfān Fī Ulūm Al-Qur’ān 

(Beirut: Dar al Kitab Al ’Arabi, 1995), p. 106. 



 

 

3 

 

Pendefinisian yang baru ini pada dasarnya tidak berpengaruh terhadap esensi ilmu 

asbāb an-nuzūl yang digagas oleh para ulama terdahulu. Az-Zarqānī hanya 

menambahkan definisi tanpa mengubah isi.  

Berbeda dengan Ṣubḥi As-Ṣāliḥ (lahir 1857) yang mengatakan bahwa ilmu 

asbāb an-nuzūl adalah bagian dari kajian historis humaniora. Semua ayat Al-

Qur’an yang diturunkan dianggap memiliki asbāb an-nuzūl tersendiri. Melalui 

pernyataannya ini, ia menentang pernyataan ulama yang melarang mufassir 

menfasirkan ayat-ayat Al-Qur’an tanpa riwayat asbāb an-nuzūl.5 Meski demikian 

ia tetap saja menukil riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl yang dituliskan oleh para 

ulama terdahulu seperti Al-Wāhidī. Dengan melihat apa yang dilakukan oleh Az-

Zarqānī dan Ṣubḥi As-Ṣālih, Al-Jamal mengambil kesimpulan bahwa pembahasan 

tentang ilmu asbāb an-nuzūl belum sampai pada tahap kritik yang mendalam di 

tahapan ini.6 

Munculnya orientalis di abad 19-20 M yang banyak membicarakan tentang 

Al-Qur’an memberikan warna baru bagi keilmuan Islam. Berawal dari keraguan 

terhadap sanad hadits yang dianggap tidak bersambung kepada Rasulullah SAW, 

seperti yang dilontarkan oleh Ignas Goldziher7 (1850-1921), keilmuan mereka 

 
5 Subhi As-Shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Dar El Ilm Lilmalayin, 

2000), p. 127. 
6 Bassam Al-Jamal, Asbāb an-Nuzūl Ilman min Ulūm al-Qur’ān, 1st edition (Beirut: 

Al-Markaz Al-Tsaqafiy Al-Arabi, 2005), p. 23. 
7 Goldziher dalam bukunya menjelaskan bahwa hadits merupakan hasil buatan umat 

Islam setelah wafatnya Nabi sebagai bentuk refleksi kecenderungan-kecenderungan yang 

muncul pada tahap perkembangan menjadi agama yang lebih matang. Ignaz Goldziher, Muslim 

Studies terj. C.R. Barber dan S.M. Stern, ed. by S.M. Stern (London: George Allen & Unwin 

Ltd, 1966), p. 19 Vol. 2. 



 

 

4 

 

meluas pada keraguan terhadap orisinalitas Al-Qur’an. Keraguan terhadap 

orisinalitas Al-Qur’an ini didasari oleh pemahaman mereka tentang sejarah 

penulisan Al-Qur’an yang dilakukan oleh Khalifah Abu Bakar lalu dilanjut oleh 

Khalifah Utsman. Menurut mereka, penulisan Al-Qur’an di zaman Abu Bakar dan 

Utsman tidak akan terjadi jika memang Al-Qur’an adalah kitab suci yang dianggap 

kekal abadi. Selain itu, orientalis juga seringkali mengaitkan penulisan Al-Qur’an 

dengan sumber yang berasal dari agama Yahudi. Pemikiran ini dituliskan oleh 

Richard Bell (1876-1952) yang berjudul Introduction to The Qur’an8 dan John 

Wansbrough (1928-2002) dalam bukunya yang berjudul Quranic Studies9. Hal ini 

memancing para orientalis lain untuk mencari celah lain dalam Al-Qur’an dengan 

cara yang lebih kritis. Asbāb an-nuzūl adalah salah satu bagian dari ilmu Al-Qur’an 

yang tak terlepas dari pandangan mereka untuk ikut dikritisi sebagai sesuatu yang 

berkaitan dengan Al-Qur’an. 

Menukil dari argumentasi-argumentasi yang disampaikan oleh John 

Wansbrough, Andrew Rippin (1950-2016) menegaskan bahwa ia kurang setuju 

dengan para ulama yang mengatakan bahwa fungsi dari asbāb an-nuzūl hanyalah 

fungsi eksegesis semata. Rippin selanjutnya menemukan adanya fungsi haggadic10 

 
8 Richard Bell, Introduction to The Qur’an (Edinburgh: The University Press, 1953), 

p. 39. 
9 John Wansbrough, Quranic Studies, ed. by Andrew Rippin (New York: Prometheus 

Books, 2004), p. 45. 
10 Fungsi ini biasanya ditemukan pada literatur Yahudi. Ia menggunakan kekuatan 

narasi untuk mengungkap pelajaran dari kitab suci secara mendalam. Narasi tersebut biasanya 

berisikan kisah perjalanan para nabi. Lihat selengkapnya di Asep N. Musadad, “Kemunculan 

Lingua Sacra dalam Sejarah Al-Qur’an”, Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, vol. 17, 

no. 1 (2016), pp. 25–46. 



 

 

5 

 

dalam penerapan asbāb an-nuzūl pada penafsiran Al-Qur’an. Untuk mendapatkan 

hal tersebut, diperlukan pembacaan yang lebih kritis dan lebih luas. Terutama pada 

riwayat-riwayat cerita legenda pra-Islam.11 

Adanya penelitian tentang asbāb an-nuzūl, baik yang dilakukan oleh pemikir 

timur mauapun barat, masih tetap menyisakan stagnasi pemikiran. Studi atas asbāb 

an-nuzūl masih berkutat pada kritik historis terhadapnya. Selain itu, stagnasi pada 

teori dan metodologi ini selanjutnya dapat menimbulkan kejumudan dalam 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang dianggap sebagai kitab suci yang ṣālih li kulli 

zamān wa makān. Mereka lupa bahwa salah satu tujuan dari adanya tafsir Al-

Qur’an adalah mengungkap isinya untuk mendapatkan kebahagiaan dunia dan 

akhirat.12 

Stagnasi yang terjadi ini juga dapat menimbulkan tantangan serius dalam 

studi Al-Qur’an modern. Untuk menghindari stagnasi yang terjadi dalam ilmu 

asbāb an-nuzūl ini, Bassam Al-Jamal merekomendasikan beberapa fungsi baru 

bagi asbāb an-nuzūl. Riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl tidak hanya digunakan 

sebagai alat pembantu penafsiran, melainkan juga sebagai pondasi bagi konstruk 

teologi keislaman melalui pandangannya menggunakan teori antropologi. 

Semangat ini sejalan dengan pemikiran Muhammad Arkoun yang mencoba 

menggerus stagnasi yang terjadi di dalam Islam dengan menganalisis kajian-kajian 

 
11 Andrew Rippin, “The Function of Asbāb al-Nuzūl in Qur’anic Exegesis”, Bulletin 

of SOAS, vol. 51, no. 1 (1988), pp. 1–20. 
12 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar (Kairo: Al-Haiah Al-Mishriyyah Al-

Ammah, 1990), p. 18. 



 

 

6 

 

yang terdapat di dalamnya dengan pemikiran yang kritis. Analisis itu dapat dimulai 

dari tafsir Al-Qur’an yang menghasilkan hukum dan norma kehidupan kaum 

muslim dalam kesehariannya.13  

Semangat untuk menggerus stagnasi ini diwujudkan oleh Al-Jamal dengan 

menampilkan sisi lain dari teori asbāb an-nuzūl yang selama ini belum pernah 

diungkap oleh para ulama Ilmu Al-Qur’an. Sisi lain yang dimaksud adalah sisi 

imajinatif dalam riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl. Menurutnya, narasi imajinatif 

dalam beragama perlu dikembangkan untuk menambah kepercayaan para 

pemeluknya.14  

Narasi imajinatif yang ada dalam asbāb an-nuzūl menurut Al-Jamal 

merupakan narasi yang belum disadari keberadaannya oleh ulama terdahulu. 

Padahal melalui sisi imajinatif yang terkandung dalam riwayat asbāb al-nuzūl ini 

dapat sangat membantu fungsi haggadic sebagaimana yang disampaikan oleh 

Rippin. Narasi imajinatif ini kemdian disebut Al-Jamal dengan istilah al-

mutakhayyal ad-dīnī.15 Al-Jamal berargumen bahwa imajinasi tidak pernah lepas 

 
13 Muhammad Arkoun, Al-Fikr Al-Islami : Naqd wa Ijtihad, 6th edition (Beirut: Dar 

Al-Saqi, 2012), p. 98. 
14 Bassam Al-Jamal, “Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ma’a Duktur Bassam Al-Jamal : 

Podcast Beit al-Hikma”, Mohammed bin Zayed University for Humanities (2025), 

https://www.youtube.com/watch?v=TK3JJfv5LHo. 
15 Imajinasi tersebut berisikan tentang gambaran makhluk Tuhan yang tidak dapat 

dipikirkan secara logika hukum kausalitas. Lihat selengkapnya di Al-Jamal, Asbāb an-Nuzūl 

Ilman min Ulūm al-Qur’ān, p. 375 Al-Jamal menjelaskan makna al-mutakhayyil ad-dīnī 

sebagai cara berpikir manusia tentang agamanya.  Cara berpikir ini dilandasi oleh imajinasi-

imajinasi yang mereka dapatkan dari kisah-kisah mitologi atau legenda terdahulu.  Bandingkan 

dengan menyimak pembicaraan beliau di ; Al-Jamal, “Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ma’a Duktur 

Bassam Al-Jamal : Podcast Beit al-Hikma”. 



 

 

7 

 

dari kehidupan manusia kapanpun dan dimanapun berada. Ia  telah melekat pada 

alam bawah sadar manusia. Al-Jamal mendasari argumentasinya ini pada kajian 

para antropolog yang membahas imajinasi manusia pada bab tersendiri untuk 

menegaskan bahwa di bawah alam sadar manusia terdapat pre-understanding 

berupa pengaruh cerita-cerita legenda terdahulu. Para antropolog itu kemudian 

mengklasifikasikan teori yang membahas imajinasi pada diri manusia ke dalam 

ilmu antropologi simbolik.16 

Al-mutakhayyal ad-dīnī ini sebenarnya tidak hanya ada dalam Islam. Ia 

muncul di setiap agama dengan wujudnya yang berbeda-beda.17 Hal tersebut 

ditunjukkan oleh beberapa teolog Kristen yang juga menemukan hal yang serupa 

dengan apa yang disampaikan oleh Bassam al-Jamal ini. Mereka mengatakan 

bahwa terdapat riwayat pewahyuan dalam Injil yang kaya akan narasi imajinatif 

dan legenda.18 Sayangnya hal tersebut kemudian dibantah oleh para pemikir 

modern abad ke-19 dan 20 M, terutama kaum positivisme. Mereka tidak 

mempercayai adanya kejadian-kejadian yang tidak sesuai dengan hukum 

kausalitas alam semesta. Atas dasar ketidakpercayaan mereka terhadap narasi 

imajinatif ini, para pemikir modern kemudian mencoba merumuskan apa yang 

 
16 Al-Jamal, Asbāb an-Nuzūl Ilman min Ulūm al-Qur’ān, p. Al-Jamal menyebutkan 

beberapa antropolog yang membahas ini diantaranya adalah : Maurice Leenhard,  Clifford 

Geertz,  dan Stan Mumford. 
17 Al-Jamal, “Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ma’a Duktur Bassam Al-Jamal : Podcast Beit 

al-Hikma”. 
18 Friesen menjelaskan bahwa teolog Kristen yang menemukan ini adalah Adela Yarbo 

Collins dan John Court pada tahun 1970-an. Steven J. Friesen, “Myth and Symbolic Resistance 

in Revelation”, Journal of Biblical Literature, vol. 123, no. 2 (2004), pp. 281–313. 



 

 

8 

 

disebut sebagai “antropologi simbolik” dengan cara yang lebih logis dan dapat 

diterima oleh akal. Mereka juga pada akhirnya menutup pembahasan tentang 

narasi imajinatif dalam kajian antropologi modern.19  

Sedangkan menurut Al-Jamal, al-mutakhayyal ad-dīnī dalam Islam dimulai 

dengan narasi yang terkandung dalam asbāb an-nuzūl yang memiliki keterkaitan 

yang kuat dengan Al-Qur’an.20 Sebagai narasi yang memiliki keterikatan kuat 

dengan Al-Qur’an, ia memiliki power yang kuat dalam mengonstruksi pola pikir 

kolektif, utamanya dalam ranah teologi, masyarakat Islam awal. Narasi tersebut 

mudah dipercaya sebab dianggap memiliki otentisitas yang tinggi. 

Sebagai wajah baru bagi asbāb an-nuzūl yang dipandang melalui teori 

antropologi, tentu akan menimbulkan kontroversi dari berbagai pemikir, utamanya 

pemikir muslim. Pendapat Al-Jamal ini bertentangan dengan para ulama yang 

mengatakan bahwa narasi imajinatif umat Islam berasal dari Al-Qur’an. Dengan 

begitu, akan muncul kontroversi yang muncul kurang lebih akan berkutat pada 

validitas dan relevansi teori asbāb al-nuzūl yang digagasnya terhadap apa yang 

telah Rasulullah SAW ajarkan. Selain itu, jika perubahan yang signifikan terjadi 

pada teori asbāb an-nuzūl sebagai salah satu ilmu Al-Qur’an, maka perubahan 

penafsiran Al-Qur’an yang signifikan juga tak dapat terelakkan.  

 

 
19 Al-Jamal, Asbāb an-Nuzūl Ilman min Ulūm al-Qur’ān, p. 375. 
20 Al-Jamal, “Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ma’a Duktur Bassam Al-Jamal : Podcast Beit 

al-Hikma”. 



 

 

9 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan paparan latar belakang di atas, dapat dirumuskan beberapa 

permasalahan yang akan dijawab dalam penelitian ini. Permasalahan itu dapat 

dilihat sebagaimana berikut: 

1. Mengapa Bassam Al-Jamal menyatakan sebagian riwayat asbāb an-

nuzūl merupakan pembentuk imajinasi kolektif masyarakat Islam awal? 

2. Bagaimana korelasi al-mutakhayyal ad-dīnī dalam asbāb an-nuzūl 

dengan studi keislaman, utamanya studi ilmu Al-Qur’an yang telah lama 

dibakukan oleh para ulama? 

 

C. Tujuan dan Manfaat 

Melalui rumusan masalah yang telah disebutkan, penelitian ini memiliki 

beberapa tujuan dan manfaat. Tujuan penelitian ini adalah sebagaimana berikut: 

1. Mengetahui penyebab Bassam al-Jamal merumuskan teori asbāb an-

nuzūl kemudian menganggap sebagian darinya merupakan pembentuk 

imajinasi kolektif masyarakat Islam awal. 

2. Mengetahui korelasi yang terjalin antara al-mutakhayyal ad-dīnī dalam 

asbāb an-nuzūl dengan studi keislaman yang telah lama dibakukan oleh 

para ulama. 

Adapun manfaat yang bisa diambil dari penelitian ini adalah: 

1. Manfaat Teoritis 



 

 

10 

 

Penelitian ini merupakan pengembangan dari ilmu Al-Qur’an di era 

kontemporer yang belum pernah diteliti secara mendalam sebelumnya. 

Selama ini, teori asbāb an-nuzūl hanya diteliti melalui pendekatan 

analisis kritis historis. Namun, melalui teori asbāb an-nuzūl yang 

digagas oleh Bassam al-Jamal, ia akan diteliti melalui pendekatan 

analisis kritis teoritis dengan pendekatan antropologi. Dengannya akan 

dihasilkan temuan dengan wajah baru yang kiranya lebih relevan untuk 

digunakan dalam penafsiran Al-Qur’an di era ini. 

2. Manfaat Akademis 

Penelitian ini tergolong sebagai penelitian yang baru dengan melihat sisi 

imajinatif dari riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl. Melalui penelitian ini, 

para peneliti selanjutnya dapat memperluas pembahasan tentang asbāb 

al-nuzūl ke ranah selain historisitas dan validitas yang selama ini telah 

banyak dibahas. 

 

D. Tinjauan Pustaka 

Asbāb al-nuzūl menjadi salah satu teori yang selalu ramai diperbincangkan 

dalam kaitannya dengan penafsiran Al-Qur’an, sebab menurut para ulama, ia 

dipandang sebagai salah satu alat untuk menghasilkan penafsiran yang benar. 

Ulama yang dimaksud antara lain: Al-Wāhidī An-Naisabūrī21 (1003-1076), Ibn 

 
21 Al-Wahidi, Asbāb an-Nuzūl. 



 

 

11 

 

Ḥajar Al-‘Asqalānī22 (1372-1449), Jalāluddin As-Suyūṭī23 (1445-1505), dan 

Muhammad Abdul Aẓim Al-Zarqānī24. Dalam teori asbāb an-nuzūl yang mereka 

kemukakan, kebanyakan dari mereka hanya memilah dan memilih riwayat yang 

valid (ṣahīh) menurut pemahaman mereka tanpa melakukan analisis mendalam25.  

Kemudian di sekitar abad ke-19, datang banyak pemikir dari barat 

(orientalis) yang mencoba mengkritisi pemahaman tentang asbāb an-nuzūl ini. Di 

antara mereka adalah William Muir26, Theodor Noldeke27, John Wansbrough28, 

Andrew Rippin29. Para orientalis ini memiliki keraguan yang sama terhadap 

otentisitas riwayat asbāb an-nuzūl. Mereka menilai bahwa riwayat asbāb an-nuzūl 

yang ada merupakan hasil buatan para mufassir ketika menafsirkan ayat Al-

Qur’an. Hal tersebut didasari oleh argumen yang mengatakan bahwa riwayat 

asbāb an-nuzūl baru dituliskan jauh setelah nabi wafat. Selain itu, Noldeke juga 

menyebutkan bahwa terdapat banyak riwayat asbāb an-nuzūl yang saling 

bertentangan sebab diciptakan oleh para mufassir berdasarkan inferensi logis 

sebuah ayat. Sedangkan menurut Rippin, adanya narasi asbāb an-nuzūl memang 

sengaja diciptakan untuk menghidupkan narasi tafsir yang kemudian ia sebut 

 
22 Ahmad bin ’Ali ibn Ḥajar Al-’Asqalānī, Al-’Ujāb fī Bayān al-Asbāb (Beirut: Dar Ibn 

Hazm, 2002). 
23 Jalāl ad-Dīn As-Suyūṭi, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Muassasah Al-

Kutub Al-Thaqafiyyah, 2002). 
24 Az-Zarqani, Manāhil Al-’Irfān Fī Ulūm Al-Qur’ān. 
25 Al-Jamal, Asbāb an-Nuzūl Ilman min Ulūm al-Qur’ān, p. 19. 
26 Sir William Muir, The Life of Mohammad (Edinburgh: John Grant, 1923). 
27 Theodor Noldeke et al., The History of the Qur’an, ed. by Wolfgang H. Behn 

(Leiden: IDC Publisher, 2013). 
28 Wansbrough, Quranic Studies. 
29 Rippin, “The Function of Asbāb al-Nuzūl in Qur’anic Exegesis”. 



 

 

12 

 

sebagai tafsir haggadic. Oleh karena itu, meskipun mereka menggunakan narasi 

asbāb an-nuzūl untuk menyusun narasi-narasi buku yang mereka tuliskan, mereka 

selalu memberikan himbauan kepada para pembaca untuk selalu kritis dan berhati-

hati dalam menggunakan riwayat asbāb an-nuzūl. 

Terdapat sebagian umat muslim yang sedikit banyak terpengeruh oleh 

pemikiran barat tersebut, seperti Fazlurrahman30 (1919-1988), Muhammad 

Arkoun31 (1928-2010), Ḥassan Ḥanafi32 (1935-2021), Muhammad Shaḥrūr33 

(1938-2019), dan Nasr Ḥāmid Abū Zayd34 (1943-2010). Dengan menggunakan 

metodologi historis kritis sebagaimana dilakukan oleh para orientalis, para pemikir 

muslim ini bukan lagi menggunakan riwayat asbāb an-nuzūl sebagai pemberi 

makna tunggal bagi Al-Qur’an sebagai kitab yang diturunkan pada masa lalu, 

melainkan sebagai alat untuk menafsirkan ayat secara kontekstual. Melalui 

metodologi ini pula, mereka tidak sepenuhnya percaya pada riwayat asbāb an-

nuzūl. Bagi mereka, asbāb an-nuzūl hanyalah alat bantu untuk melihat kondisi 

yang ada saat turunnya wahyu, lalu kemudian permasalahan yang ada saat itu 

ditarik ke masa sekarang untuk menentukan makna yang sesuai.  

 
30 Fazlur Rahman, Islam and Modernity : Transformation of an Intellectual Tradition, 

ed. by Richard L. Chambers (Chicago: The University of Chicago Press, 1982). 
31 Arkoun, Al-Fikr Al-Islami : Naqd wa Ijtihad. 
32 Hassan Hanafi, Al-Turāts wa Al-Tajdīd, 4th edition (Beirut: Muassasah Al-

Jami’iyyah li Al-Dirasat, 1992). 
33 Muhammad Syahrur, Al-Kitab wa Al-Qur’an (Damascus: Al-Ahali). 
34 Nasr Hamid Abu Zayd, Mafhūm an-Naṣ (Beirut: Al-Markaz Al-Tsaqafiy Al-Arabi, 

2014). 



 

 

13 

 

Bagi Abū Zayd, kondisi ini membuatnya menyimpulkan bahwa setiap ayat 

memiliki sabab nuzūl masing-masing, karena teks Al-Qur’an dianggap sebagai 

fenomena budaya yang tidak terlepas dari fenomena-fenomena sosial. Hal tersebut 

sejalan dengan pemikiran Hanafi yang mengatakan bahwa adanya narasi historis 

adalah untuk menunjukkan arah transformasi sosial. Dengan begitu, narasi historis 

yang tertuang dalam asbāb an-nuzūl digunakan untuk memverifikasi penafsiran 

kontekstualnya.  

Selanjutnya, melansir penelitian beberapa tahun terakhir ini, ada sebagian 

penelitian yang condong pada arus pemikiran timur. Mereka sependapat dengan 

para ulama dalam hal fungsi asbāb an-nuzūl sebagai alat yang penting dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Hal ini dapat dilihat dalam penelitian yang dilakukan oleh 

Mahbub Ghozali35, dan Muhammad Syamsul Munir et al36. Menurut Ghozali, 

terdapat fungsi lain dari asbāb an-nuzūl selain alat bantu penafsiran, yaitu 

menjawab tuduhan para orientalis yang mengatakan bahwa sejarah keislaman 

dituliskan oleh para sejarawan yang datang jauh setelah Islam. Ia menilai 

keabsahan asbāb an-nuzūl memiliki tingkat yang tinggi sebab keterkaitannya 

dengan Al-Qur’an yang menjadi penanda bagi kemunculan Islam. Sedangkan 

Munir et al cenderung normatif menjelaskan asbāb an-nuzūl dalam ayat-ayat 

 
35 Mahbub Ghozali, “Asbab al-Nuzul as Historical Criticism on The Emergence of 

Revisionist Islam”, Buletin al-Turas, vol. 26, no. 2 (2020), pp. 269–86. 
36 Muhammad Syamsul Munir et al., “The Concept of Asbabun Nuzul in the Context 

of Warfare: A Tafsir Ahkam Study of QS. Al-Baqarah: 190-193 Based on Tafsir Al-Qurtubi”, 

Journal of Qur’an and Tafseer Studies, vol. 4, no. 1 (2025), pp. 241–66. 



 

 

14 

 

peperangan. Mereka menjelaskan contoh penerapan asbāb an-nuzūl ketika 

digunakan dalam sebuah penafsiran ayat tertentu. Dengan menggunakan asbāb an-

nuzūl yang dinukil oleh Al-Qurṭūbī, bagi mereka peperangan yang diperbolehkan 

menurut pandangan Islam adalah peperangan dalam rangka menegakkan keadilan, 

bukan untuk sebuah kekuasaan. Dengan begitu, hal ini dapat menjawab tuduhan 

orang-orang yang mengatakan bahwa Islam memerintahkan untuk memerangi 

orang kafir. 

Selain itu, ditemukan sebagian dari penelitian asbāb an-nuzūl yang 

dilakukan akhir-akhir ini berporos pada haluan barat. Para peneliti memandang 

riwayat asbāb an-nuzūl dengan menggunakan teori-teori yang digagas oleh para 

pemikir yang menggunakan metodologi kritik historis. Hal tersebut dapat dilihat 

dari tesis yang dituliskan oleh Andi Mujahidil Ilman SM37, Ahmad Sibahul 

Khoir38, dan Deybi Agustin Tangahu39. Melalui pembacaannya terhadap teori 

double movement yang digagas oleh Fazlurrahman dan teori penafsiran 

kontekstual yang digagas oleh Abdullah Saeed, Ilman SM menyimpulkan bahwa 

asbāb an-nuzūl bukan saja berbentuk riwayat-riwayat yang dituliskan oleh para 

ulama. Melainkan apa saja yang berkaitan, baik berkaitan langsung atau tidak, 

 
37 Andi Mujahidil Ilman SM, “Peran Asbab al-Nuzul dalam Kontekstualisasi Ayat Al-

Qur’an”, Jurnal Ushuluddin, vol. 26, no. 1 (2024), pp. 103–15. 
38 Ahmad Sibahul Khoir, “Tindakan Bermakna Riwayat Asbab Al-Nuzul yang Dhaif 

dalam Kitab Asbabun Nuzul Karya Al-Wahidi dan Lubabun Nuqul fi Asbabin Nuzul Karya 

Jalaluddin As-Suyuti” (UIN Walisongo Semarang, 2023). 
39 Deybi Agustin Tangahu, “Kritik Sanad Asbab Al-Nuzul Surat Pendek dalam Asbab 

Al-Nuzul Karya Al-Wahidi” (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019). 



 

 

15 

 

dengan konteks turunnya Al-Qur’an yang kemudian dapat ditarik menjadi alat 

bantu penafsiran kekinian.  

Berbeda dengan apa yang dilakukan oleh Khoir. Melalui teori sosial Paul 

Ricoeur, Khoir menilai bahwa sebuah penafsiran sangat bergantung pada latar 

belakang penafsir. Asbāb an-nuzūl hanya sebagai alat bantu sekunder bagi penafsir 

dalam menafsirkan Al-Qur’an. Oleh karena itu, ia mengabaikan pendapat ulama 

tentang metodologi yang harus dilakukan ketika terjadi kontroversi riwayat dan 

memperbolehkan penggunaan riwayat asbāb an-nuzūl yang dlaif.  

Sedangkan tesis yang ditulis oleh Tangahu menitikberatkan penelitiannya 

pada kritik sanad riwayat asbāb an-nuzūl. Ia memadukan teori common link yang 

digagas oleh Juynboll, teori kritik matan Motzki, dan teori kritik sanad yang 

dilakukan oleh para ulama hadits. Dengan menggabungkan beberapa teori 

tersebut, ditemukan bahwa riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl yang selama ini 

diragukan keasliannya, dapat dibuktikan bahwa riwayat tersebut valid40. 

Paparan di atas menunjukkan bahwa penelitian tentang asbāb an-nuz̄ul 

selama ini banyak berfokus pada analisis kritis historis yang pada akhirnya 

bertujuan untuk mencari fungsi sebenarnya dari asbāb an-nuz̄ul. Belum ada 

penelitian yang mengkritisi asbāb an-nuzūl ini melalui kacamata antropolog. 

Bassam Al-Jamal yang hadir dengan memunculkan padangannya bahwa di dalam 

asbāb an-nuzūl terdapat narasi imajinatif yang merupakan tonggak utama 

 
40 Ibid. 



 

 

16 

 

pembentuk pola pikir masyarakat Islam awal perlu pengkajian secara lebih 

mendalam. 

 

E. Kerangka Teori 

Penelitian ini menitikberatkan pembahasannya pada ranah ilmu keislaman 

yang dianggap sakral sebab berasal dari Tuhan melalui kitab suci Al-Qur’an dan 

sunnah. Penarikan kesimpulan sebuah tafsir Al-Qur’an maupun sunnah harus 

melalui metode-metode yang sudah ditetapkan oleh para ulama terdahulu. Namun 

faktanya, penafsiran-penafsiran yang dihasilkan di era kontemporer dianggap 

banyak yang kurang relevan dengan situasi dan kondisi terkini. Hal ini persis 

seperti apa yang dirasakan oleh Ṭāhā Ḥusain ketika melihat fenomena yang terjadi 

semasa ia hidup. Ia melihat banyaknya hasil pemikiran yang sengaja dikonstruksi 

untuk kepentingan-kepentingan golongan tertentu. Oleh karena itu, ia meragukan 

setiap narasi yang ada sampai terbukti kebenarannya. 

Salah satu pemikiran Ṭāhā Ḥusain adalah menganggap bahwa Al-Qur’an 

dan Sunnah adalah bagian dari adāb ‘arabī (kesastraan Arab) yang tak lepas dari 

khayalan/imajinasi dan konstruk pemikiran orang Arab, utamanya di masa Islam 

awal. Ia menganggap bahwa kisah-kisah yang tercantum dalam Al-Qur’an dan 

sunnah mengandung imajinasi masyarakat Islam awal dalam rangka memperindah 



 

 

17 

 

kesastraannya. Namun, dengan adanya kisah-kisah imajinatif dalam Al-Qur’an, ia 

justru menjadi sastra yang paling indah sepanjang sejarah kesastraan Arab.41 

Ṭāhā Ḥusain juga beranggapan bahwa riwayat-riwayat sejarah, termasuk 

yang tertuang dalam riwayat-riwayat sunnah, mengalami penambahan maupun 

pengurangan. Hal ini disebabkan oleh kontribusi kecenderungan hati dan akal 

manusia yang aktif berkhayal. Akan ada sebagian orang yang suka dengan kisah A 

(misalkan), ia akan menceritkan kisah tersebut kepada orang lain dengan 

memperindah jalan ceritanya. Sedangkan orang yang tidak suka, tidak akan 

memperindah jalan cerita dari kisah tersebut, bahkan bisa jadi ia mengurangi 

esensi dari kisah tersebut kepada orang lain42. Melalui sudut pandang ini, akan 

ditemukan beberapa narasi yang dihasilkan dengan cara meniru narasi-narasi 

pendahulunya. Oleh karena itu, Ṭāhā Ḥusain memandang perlu untuk menyelidiki 

keaslian sebuah narasi. 

Melalui kritik sastra sebagaimana yang dilakukan oleh Ṭaha Husain, 

penelitian ini akan menganggap riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl sebagai bagian 

dari al-adāb al-‘arabī (kesastraan arab) yang mengandung khayalan dan 

terpengaruh oleh konstruk pola pikir sastra zaman jahiliyah. Untuk memeriksa 

keaslian bagi awal mula khayalan/imajinasi tersebut, cara yang perlu ditempuh 

adalah dengan melakukan pemeriksaan terhadap narasi yang digunakan. Apabila 

narasi sebuah sastra yang digunakan tidak sama dengan narasi yang digunakan 

 
41 Taha Husain, Fī Al-Adāb Al-Jāhilī, 3rd edition (Kairo: Farouq, 1927), p. 353. 
42 Taha Husain, ’Alā Hāmisy As-Sīrah (Kairo: Muassasah Hindawiy, 2014), p. 10. 



 

 

18 

 

oleh sastra semasanya atau sebelumnya, maka narasi tersebut dapat dianggap 

sebagai narasi yang baru43.  

 

F. Metode Penelitian  

Metode penelitian merupakan dasar bagi ketentuan analogi dari hasil 

penelitian dengan pendekatan yang relevan. Untuk mendapatkan hasil yang 

komprehensif, peneliti melakukan beberapa langkah berikut: 

1. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian yang bersifat kualitatif 

(library research). Jenis penelitian ini berfokus pada sumber-sumber 

kepustakaan yang terkait dengan objek penelitian, tidak berdasar pada 

penelitian lapangan. 

2. Sumber Data 

Penelitian ini merujuk pada sumber primer yang yang ditulis oleh 

Bassam al-Jamal yang berjudul “Asbāb al-Nuzūl ‘Ilman min ‘Ulūm Al-

Qur’ān” yang disandingkan dengan kitab-kitab tentang asbāb al-nuz̄ul 

terdahulu seperti “Asbāb al-Nuzūl” karya Al-Wāhidī dan “Lubāb al-Nuqūl fī 

Asbāb al-Nuzūl” karya As-Suyūṭī.  

 
43 Husain, Fī Al-Adāb Al-Jāhilī, p. 148. 



 

 

19 

 

Selain itu, peneliti juga merujuk pada sumber-sumber sekunder berupa 

buku, jurnal, dan penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tema asbāb an-

nuzūl, khususnya asbāb al-nuzūl Bassam al-Jamal dan narasi imajinatif.  

3. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan menggunakan teknik studi pustaka, yaitu 

dengan menelusuri, mengkaji, dan menganalisis secara mendalam terhadap 

sumber data primer maupun sekunder yang berasal dari buku, jurnal, dan lain 

sebagainya. Adapun pengumpulan data primer dilakukan dengan cara 

membaca buku yang ditulis oleh Bassam al-Jamal yang berjudul “Asbāb an-

Nuzūl Ilman min ‘Ulūm Al-Qur’ān”. Kemudian data-data dari buku tersebut 

dicatat poin pentingnya dan diklasifikasikan sesuai dengan kategorisasi 

keilmuan terkait. 

Sedangkan pengumpulan data sekunder dilakukan dengan mencari 

buku, jurnal, dan lain sebagainya dalam rangka melengkapi keterangan-

keterangan yang tertulis dalam sumber primer  

4. Teknik Analisis Data 

Objek penelitian yang berupa teori asbāb an-nuzūl yang digagas oleh 

Bassam al-Jamal ini akan dianalisis menggunakan teori yang digagas oleh 

Ṭāhā Ḥusain. Hal tersebut dilakukan dengan cara pengujian ilmiah riwayat-

riwayat asbāb an-nuzūl untuk kemudian ditentukan apakah ia benar-benar 

pembentuk pola pikir imajinatif masyarakat Islam awal atau bukan. Penentuan 



 

 

20 

 

ini tidak terlepas dari komparasi terhadap berbagai sumber yang sezaman 

dengan riwayat-riwayat asbāb an-nuzūl. Baik dari internal agama Islam, 

maupun dari eksternal, berupa ayat-ayat Injil dan Taurat. 

Selama proses ini berlangsung, sebagai seorang akademisi, Ṭāhā Ḥusain 

memandang bahwa Al-Qur’an dan Sunnah merupakan bagian dari konstruk 

budaya. Pandangan ini akan membuka kesempatan yang luas bagi seorang 

peneliti untuk mengkaji isi dari riwayat-riwayat yang beredar secara kritis. Ia 

dapat diteliti dari segala arah. Dalam hal ini, riwayat-riwayat asbāb al-nuzūl 

akan dilihat dari sisi linguistik dan sosiologis saat pertama kali disampaikan. 

Melalui sisi linguistik dan sosiologis ini, diksi asbāb an-nuzūl disandingkan 

dengan riwayat-riwayat yang sezaman dengannya. Apabila ia memiliki 

kesamaan dengan riwayat-riwayat yang sezaman dengannya, maka ia 

dianggap sebagai imitasi. Anggapan Al-Jamal tentang asbāb an-nuzūl sebagai 

pembentuk pola pikir imajinatif kolektif masyarakat Islam secara otomatis 

batal.  

 

G. Sistematika Pembahasan  

Penulisan tesis ini mengikuti pedoman penulisan ilmiah yang telah 

ditentukan oleh UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta sebagaimana berikut: 

Bab pertama dari tesis ini memuat pembahasan latar belakang, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, kerangka teori, 



 

 

21 

 

metodologi penelitian, dan sistematika pembahasan. Dengannya, pembaca dapat 

mengetahui permasalahan dan arah penelitian dari tesis ini. 

Selanjutnya di bab kedua berisikan tentang perkembangan ilmu asbāb an-

nuzūl dari masa ke masa. Perkembangan ilmu asbāb an-nuzūl ini akan dilihat dari 

pendapat para pemikir, dari era klasik hingga kontemporer, yang memiliki 

epistemologi berbeda-beda. Melalui perbedaan epistemologi tersebut, perbedaan 

pemaknaan dan pendefinisian asbāb al-nuzūl akan terlihat jelas dan dapat 

diketahui titik tengahnya. 

Bab ketiga berisikan pembahasan tentang biografi Bassam al-Jamal 

melalui biografi singkat yang tertulis di beberapa laman kampus tempat ia 

mengajar dan organisasi tempat ia mengabdi. Selain itu, penulis juga akan 

menelusuri pola pikir ulama Tunisia di era modern untuk mengetahui pengaruhnya 

terhadap Bassam Al-Jamal. Melalui beberapa aspek ini, akan diketahui bagaimana 

pola pikir seorang Bassam al-Jamal terbentuk, khususnya dalam prosesnya 

menarasikan teori asbāb an-nuzūl sebagai bagian dari narasi imajinatif yang juga 

tergolong dalam ilmu antropologi simbolik. Hal ini merupakan bagian penting 

yang menjawab rumusan masalah pertama. Bagian akhir dari bab ini juga akan 

dituliskan riwayat-riwayat yang dianggap sebagai bagian dari narasi imajinatif, 

pembentuk imajinasi kolektif masyarakat Islam awal, oleh Bassam Al-Jamal. 

Lalu di bab keempat, sebagai jawaban dari rumusan masalah kedua, diisi 

dengan analisis terhadap pemikiran Al-Jamal tentang narasi imajinatif yang 



 

 

22 

 

terkandung dalam asbāb an-nuzūl. Analisis tersebut dimulai dengan 

membandingkan perkembangan sastra Arab sebagai ciri khas budaya Arab dengan 

narasi-narasi asbāb an-nuzūl. Dalam hal ini, keduanya memiliki kaitan yang erat 

sebab sama-sama disampaikan kepada generasi penerusnya melalui metode verbal. 

Riwayat asbāb an-nuzūl yang mengandung narasi imajinatif kemudian diteliti 

kevalidannya melalui beberapa metode, baik metode yang telah dibakukan oleh 

para ulama maupun metode-metode linguistik sosial yang digagas oleh Tāhā 

Ḥusain. Melalui pengujian ini juga akan diketahui kevalidan fungsi baru dari 

asbāb an-nuzūl yang digagas oleh Bassam Al-Jamal dan korelasinya terhadap 

teologi keislaman yang telah digagas oleh para ulama, utamanya bidang tafsir dan 

ilmu Al-Qur’an. 

Bagian terakhir dari penelitian ini tertulis dalam bab lima yang berisikan 

kesimpulan penelitian dan saran-saran yang bermanfaat untuk keberlanjutan 

penelitian di bidang Ilmu Al-Qur’an secara umum, dan asbāb al-nuzūl secara 

khusus. 

 

 



 
 

98 

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa alasan Bassam Al-Jamal 

menyatakan sebagian riwayat asbāb an-nuzūl merupakan pembentuk imajinasi 

kolektif masyarakat Islam awal adalah anggapannya terhadap Al-Qur’an yang 

hanya sedikit atau bahkan tidak mengandung narasi imajinatif. Tindakannya 

untuk mereposisi asbāb an-nuzūl dari sekadar instrumen pembantu eksegetis 

Al-Qur’an menjadi pembentuk imajinasi keagamaan kolektif, utamanya 

masyarakat Islam awal, merupakan inovasi yang berani, namun cacat secara 

metodologis. Ia berargumen bahwa narasi imajinatif yang ada dalam asbāb an-

nuzūl berfungsi untuk membentuk mentalitas umat Islam melalui kisah mitis 

yang mengandung unsur supranatural seperti narasi tentang malaikat, setan, dan 

kejadian alam yang keluar dari hukum kausalitas. Namun faktanya, konstruk 

pemikiran tersebut dibangun di atas fondasi validitas data yang rapuh dan dan 

pembacaan yang parsial terhadap Al-Qur’an. 

Secara metodologis, Al-Jamal melakukan penentangan terhadap 

metodologi yang telah lama disepakati oleh para ulama, yaitu hierarki Al-

Qur’an di atas Sunnah nabawiyyah. Pendapat ulama ini sebenarnya sangat 

tampak ketika seseorang membaca QS Yunus 10: 39 yang menceritakan kaum 



 

 

99 

 

Quraisy yang menentang narasi imajinatif yang ada dalam Al-Qur’an. Ayat ini 

cukup menjelaskan bahwa Al-Qur’an membentuk pola pikir yang baru bagi 

sebuah masyarakat. Namun, dengan menutup mata, Al-Jamal secara tegas 

mengatakan bahwa narasi al-mutakhayyal ad-dīnī yang ada dalam asbāb an-

nuzūl tidak ada dalam Al-Qur’an.  

Secara logika kausalitas, kekeliruan pemikiran Al-Jamal terletak pada 

penempatan asbāb an-nuzūl sebagai sumber primer pembentuk imajinasi 

keagamaan. Pemikiran ini memiliki konsekuensi menjadikan Al-Qur’an 

sebagai kitab suci yang “tidak hidup” tanpa adanya narasi tersebut. Padahal 

sesungguhnya al-mutakhayyal ad-dīnī telah inheren dalam teks Al-Qur’an itu 

sendiri. Semua narasi imajinatif tentang Jibril, malaikat, dan kejadian-kejadian 

di luar hukum kausalitas sebagai petunjuk kekuasaan Tuhan telah dijelaskan 

dalam ayat Al-Qur’an, seperti yang tertulis dalam QS Maryam 19: 17-19 dan 

QS Fatir 35: 1, tanpa memerlukan ketergantungan mutlak pada riwayat asbāb 

an-nuzūl. 

Dengan demikian, riwayat asbāb an-nuzūl yang dikutip oleh Al-Jamal 

sejatinya adalah imitasi budaya (adāb) dari narasi imajinatif yang sumbernya 

adalah Al-Qur’an. Konsekuensinya adalah klaim Al-Jamal bahwa al-

mutakhayyal ad-dīnī yang ada dalam asbāb an-nuzūl adalah pembentuk utama 

pola pikir kolektif masyarakat Islam awal menjadi batal. Reposisi ini penting 



 

 

100 

 

dilakukan untuk menjaga otonomi Al-Qur’an sebagai sumber utama pandangan 

dunia Islam, melampaui batasan historisitas yang ditawarkan oleh Al-Jamal. 

B. Saran 

Penelitian ini terbatas pada pemikiran parsial Bassam Al-Jamal tentang 

asbāb an-nuzūl. Peneliti selanjutnya dapat melakukan penelitian tentang 

pemikiran Bassam Al-Jamal secara lebih komprehensif dan menyeluruh, baik 

dari sisi pemikirannya tentang asbāb an-nuzūl, atau sisi pemikirannya tentang 

al-mutakhayyal ad-dīnī. 

Selain itu, keterbatasan objek materi yang digunakan dalam penelitian 

ini juga dapat diperluas kepada ranah studi komparatif antara narasi imajinatif 

yang digunakan dalam asbāb an-nuzūl dengan kitab suci Injil maupun Taurat, 

sebagai sesama kitab suci bagi agama semitik, dan syair-syair jahiliyah. Hal 

tersebut dapat memperkaya pemahaman tentang bagaimana setiap agama 

membangun identitasnya masing-masing melalui al-mutakhayyal ad-dīnī. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

101 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri, Strukturalisme Levi-Strauss: Mitos dan Karya Sastra, 

Yogyakarta: Kepel Press, 2006. 

Al-’Asqalānī, Ahmad bin ’Ali ibn Ḥajar, Al-’Ujāb fī Bayān al-Asbāb, Beirut: Dar Ibn 

Hazm, 2002. 

Al-Dehlawi, Waliyullah, Al-Fauz Al-Kabīr fī Ushūl Al-Tafsīr, 2nd edition, Cairo: Dar 

Al-Shahwah, 1986. 

Al-Ghazālī, Abu Hāmid, Al-Mustaṣfā min ’Ilm Al-Uṣūl, ed. by Muhammad Abd As-

Salām Abd Asy-Syāfī, Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah, 1993. 

Al-Hikma, Beit, “Sīrah Żatiyyah Mūjazah”, Beit Al Hikma, 2020, 

https://www.beitalhikma.tn/wp-content/uploads/2020/11/ -خاصّة-سيرة-الجمل-بسّام

الحكمة-بيتب .pdf. 

Al-Jābirī, Muhammad ’Ābid, Madkhal Ilā Al-Qur’ān Al-Karīm, Beirut: Markaz 

Dirasat Al-Wahdah Al-’Arabiyyah, 2006. 

Al-Jamal, Bassam, Asbāb an-Nuzūl Ilman min Ulūm al-Qur’ān, 1st edition, Beirut: Al-

Markaz Al-Tsaqafiy Al-Arabi, 2005. 

----, “Al-Mutakhayyal Ad-Dīnī ma’a Duktur Bassam Al-Jamal : Podcast Beit al-

Hikma”, Mohammed bin Zayed University for Humanities, 2025, 

https://www.youtube.com/watch?v=TK3JJfv5LHo. 



 

 

102 

 

Al-Mahīrī, Abd Al-Qadir, A’mal Muhdāh li Al-Ustādz Abd Al-Majīd Al-Sharafi, Tunis: 

Wahdah Al-Bahts Al-Tarikh Al-Iqtishadi wa Al-Ijtima’i, 2010. 

Al-Qurṭūbi, Muhammad bin Ahmad, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Cairo: Dar al Kutub 

al Mishriyyah, 1964. 

Al-Razi, Abu Abdillah, Mafātīh al-Ghaib, Beirut: Dar Ihya at-Turats al-Arabi, 2000. 

Al-Sharafī, Abd Al-Majīd, Al-Islām wa Al-Hadātsah, Tunis: Ad-Dār Al-Tūnīsiyyah li 

Al-Nashr, 1991. 

Al-Wahidi, Abi al-Hasan Ali, Asbāb an-Nuzūl, Dammam: Dar al-Ishlah, 1992. 

----, Asbāb An-Nuzūl, Beirut: Dar al Fikr, 1994. 

Amrullah, Abdul Malik Karim, Tafsir Al-Azhar, Singapura: Pustaka Nasional PTE 

LTD. 

Arkoun, Muhammad, Al-Fikr Al-Islami : Qiraah ’Ilmiyyah trans. Hashim Shalih, 2nd 

edition, Beirut: Markaz Al-Inmā’ Al-Qoumi, 1996. 

----, Al-Fikr Al-Islami : Naqd wa Ijtihad, 6th edition, Beirut: Dar Al-Saqi, 2012. 

As-Shalih, Subhi, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an, Beirut: Dar El Ilm Lilmalayin, 2000. 

As-Suyūṭi, Jalāl ad-Dīn, Al-Itqān fī Ulūm al-Quran, Majma’ al-Malik Fahd. 

----, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl, Beirut: Muassasah Al-Kutub Al-Thaqafiyyah, 

2002. 



 

 

103 

 

Asy-Syāṭibī, Abu Isḥāq, Kitab Al-Muwāfaqāt, 1st edition, ed. by Al-Husain Ayt Saeed, 

Fas: Mansyurāt Al-Bashir Bin’athiyah, 2017. 

At-Ṭabarī, Ibn Jarīr, Tafsīr At-Ṭabarī, Giza: Markaz Buhuts wa Ad-Dirasāt Al-

’Arabiyyah wa Al-Islamiyyah, 2001. 

Az-Zarkasyī, Abu Abdillah, Al-Burhān fī ’Ulūm Al-Qur’ān, Cairo: ’Isa Al-Bābī Al-

Ḥalabī, 1957. 

Az-Zarqani, Muhammad Abd Al-Adzim, Manāhil Al-’Irfān Fī Ulūm Al-Qur’ān, 

Beirut: Dar al Kitab Al ’Arabi, 1995. 

Bell, Richard, Introduction to The Qur’an, Edinburgh: The University Press, 1953. 

Borders, Mominoun Without, Lamḥat ’an Al-Muassasah, 2014. 

----, Ta’rif Al-Katib, 2014. 

Boyle, Sheryl, “Phantasia (Imagination) as a Sixth Sense”, Centre for Sensory Studies. 

Busro, Amin Khafidin, Islam Mazhab Tunisia : Dari Historis-Sosiologis hingga 

Rasional-Kritis, 1st edition, ed. by Rusdianto, Yogyakarta: IRCiSoD, 2025. 

Friesen, Steven J., “Myth and Symbolic Resistance in Revelation”, Journal of Biblical 

Literature, vol. 123, no. 2, 2004, pp. 281–313. 

Ghafur, Waryono Abdul, “Al-Qur’an dan Tafsirnya dalam Prespektif Arkoun”, in Studi 

Al-Qur’an Kontemporer : Wacana Baru bagi Metodologi Tafsir, ed. by Abdul 

Mustaqim and Sahiron Syamsudin, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002. 



 

 

104 

 

Ghozali, Mahbub, “Asbab al-Nuzul as Historical Criticism on The Emergence of 

Revisionist Islam”, Buletin al-Turas, vol. 26, no. 2, 2020, pp. 269–86 

[https://doi.org/https://doi.org/10.15408/bat.v26i2.15387 ]. 

Goldziher, Ignaz, Muslim Studies terj. C.R. Barber dan S.M. Stern, ed. by S.M. Stern, 

London: George Allen & Unwin Ltd, 1966. 

Hamami, Nader Al, “Hiwār ma’a Al-Duktur Bassām Al-Jamal”, Mouminun Without 

Borders, 2024, https://www.mominoun.com/articles/ -الجمل- بسام- الدكتور-مع--حوار

1389 . 

Hanafi, Hassan, Al-Turāts wa Al-Tajdīd, 4th edition, Beirut: Muassasah Al-Jami’iyyah 

li Al-Dirasat, 1992. 

Hisyam, Ibn, Al-Sirah Al-Nabawiyyah, Beirut: Muassasah ’Ulum Al-Qur’an. 

Husain, Taha, Fī Al-Adāb Al-Jāhilī, 3rd edition, Kairo: Farouq, 1927. 

----, ’Alā Hāmisy As-Sīrah, Kairo: Muassasah Hindawiy, 2014. 

Jalali, Hamed, “Investigating and Analyzing Abd Al-Majid Sharafi Tunesi’s Histrory”, 

Journal of Organizational Behavior Research, vol. 5, no. 2, 2020. 

Khalafullah, Muhammad Ahmad, Al-Fann Al-Qaṣaṣī fī Al-Qur’ān Al-Karīm, 4th 

edition, Cairo: Sina Publisher, 1999. 

Khoir, Ahmad Sibahul, “Tindakan Bermakna Riwayat Asbab Al-Nuzul yang Dhaif 

dalam Kitab Asbabun Nuzul Karya Al-Wahidi dan Lubabun Nuqul fi Asbabin 



 

 

105 

 

Nuzul Karya Jalaluddin As-Suyuti”, UIN Walisongo Semarang, 2023. 

Mansur, M., “Metodologi Tafsir ‘Realis’ : Telaah Kritis terhadap Pemikiran Hassan 

Hanafi”, in Studi Al-Qur’an Kontemporer : Wacana Baru bagi Metodologi Tafsir, 

ed. by Abdul Mustaqim and Sahiron Syamsudin, Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2002, pp. 97–108. 

Muir, Sir William, The Life of Mohammad, Edinburgh: John Grant, 1923. 

Munir, Muhammad Syamsul et al., “The Concept of Asbabun Nuzul in the Context of 

Warfare: A Tafsir Ahkam Study of QS. Al-Baqarah: 190-193 Based on Tafsir Al-

Qurtubi”, Journal of Qur’an and Tafseer Studies, vol. 4, no. 1, 2025, pp. 241–66 

[https://doi.org/https://doi.org/10.23917/qist.v4i1.9165 ]. 

Musadad, Asep N., “Kemunculan Lingua Sacra dalam Sejarah Al-Qur’an”, Jurnal 

Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis, vol. 17, no. 1, 2016, pp. 25–46. 

Mustaqim, Abdul, Pergeseran Epistemologi Tafsir, ed. by Saifuddin Zuhri Qudsy, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008. 

Noldeke, Theodor et al., The History of the Qur’an, ed. by Wolfgang H. Behn, Leiden: 

IDC Publisher, 2013. 

Rahman, Fazlur, Islam and Modernity : Transformation of an Intellectual Tradition, 

ed. by Richard L. Chambers, Chicago: The University of Chicago Press, 1982. 

Ridha, Muhammad Rasyid, Tafsir Al-Manar, Kairo: Al-Haiah Al-Mishriyyah Al-



 

 

106 

 

Ammah, 1990. 

Rippin, Andrew, “The Function of Asbāb al-Nuzūl in Qur’anic Exegesis”, Bulletin of 

SOAS, vol. 51, no. 1, 1988, pp. 1–20. 

----, The Function of Asbāb an-Nuzūl in Qur’anic Exegesis, London: The Institute of 

Ismaili Studies, 2018. 

SM, Andi Mujahidil Ilman, “Peran Asbab al-Nuzul dalam Kontekstualisasi Ayat Al-

Qur’an”, Jurnal Ushuluddin, vol. 26, no. 1, 2024, pp. 103–15. 

Suryadilaga, M. Alfatih, “Pendekatan Historis John Wansbrough dalam Studi Al-

Qur’an”, in Studi Al-Qur’an Kontemporer : Wacana Baru bagi Metodologi Tafsir, 

ed. by Abdul Mustaqim and Sahiron Syamsudin, Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2002, pp. 211–29. 

Syahrur, Muhammad, Al-Kitab wa Al-Qur’an, Damascus: Al-Ahali. 

----, Nahwa Ushul Jadidah li Al-Fiqh Al-Islami, Damascus: Al-Ahali, 2000. 

Tamimi, Azzam S., “Democracy in Islamic Political Thought”, Encounters-Leicester, 

vol. 3, 1997. 

Tangahu, Deybi Agustin, “Kritik Sanad Asbab Al-Nuzul Surat Pendek dalam Asbab 

Al-Nuzul Karya Al-Wahidi”, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2019. 

Wansbrough, John, Quranic Studies, ed. by Andrew Rippin, New York: Prometheus 

Books, 2004. 



 

 

107 

 

Wathani, Syamsul, “John Wansbrough : Studi atas Tradisi dan Instrumen Tafsir Al-

Qur’an Klasik”, Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam dan Filsafat, vol. 15, no. 2, 

2018, p. 295 [https://doi.org/10.22515/ajpif.v15i2.1247 ]. 

Zayd, Nasr Hamid Abu, Mafhūm an-Naṣ, Beirut: Al-Markaz Al-Tsaqafiy Al-Arabi, 

2014. 

Zayd, Nasr Ḥāmid Abū, Naqd Al-Khiṭāb Ad-Dīnī, 2nd edition, Cairo: Sina Publisher, 

1994. 

 

  


	HALAMAN JUDUL
	HALAMAN PERNYATAAN KEASLIAN
	HALAMAN PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 
	HALAMAN PENGESAHAN 
	NOTA DINAS PEMBIMBING 
	MOTTO 
	ABSTRAK 
	ABSTRACT 
	PEDOMAN TRANSLITERASI 
	KATA PENGANTAR 
	DAFTAR ISI 
	BAB I  PENDAHULUAN 
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan dan Manfaat
	D. Tinjauan Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian 
	G. Sistematika Pembahasan 

	BAB V  PENUTUP 
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA 

