Muhkam dan Mutasyabih dalam Perspektif
Teologi Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah: Studi atas
Tafsir al-Kasysyaf dan Tafsir Mafatih al-Ghayb

QiJ

Oleh:

Ahmad Baehaki
NIM: 23205032030

TESIS

Diajukan Kepada Program Studi Magister (S2)
Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga
untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna
Memproleh Gelar Magister Agama

Yogyakarta
2026



PERNYATAAN KEASLIAN

PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini:

Nama : Ahmad Baehaki

NIM . 123205032030

Jenjang : Magister (S2)

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Program Studi : IImu Al-Qur’an dan Tafsir

menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan adalah hasil penelitian/karya
saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk sumbernya. Jika di kemudian
hari terbukti bahwa naskah tesis ini bukan karya saya sendiri, maka saya siap

ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 8 Januari 2026
Saya yang menyatakan,

| (PEL-
28B59ANX234542802

(Ahmad Baehaki) ,
NIM.23205032030

il



PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI

Yang bertanda-tangan di bawah ini:

Nama : Ahmad Baehaki

NIM 123205032030

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Konsentrasi : [lmu Al-Qur'an dan Tafsir

menyatakan bahwa naskah tesis ini secara keseluruhan benar-benar bebas dari
plagiasi. Jika di kemudian hari terbukti bahwa terdapat plagiasi di dalam naskah

tesis ini, maka saya siap ditindak sesuai dengan hukum yang berlaku.

Yogyakarta, 8 Januari 2026
Saya yang menyatakan,

(Ahmad Bachaki)
NIM.23205032030

iii



HALAMAN PENGESAHAN

[El:)\/'@ KEMENTERIAN AGAMA
(ﬁlu/f\-//éf UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
D\i‘o FAKULTAS USHULUDDIN DAN PEMIKIRAN ISLAM

JI. Marsda Adisucipto Telp. (0274) 512156 Fax. (0274) 512156 Yogyakarta 55281

PENGESAHAN TUGAS AKHIR
Nomor : B-181/Un.02/DU/PP.00.9/01/2026

Tugas Akhir dengan judul : Muhkam dan Mutasyabih dalam Perspektif Teologi Mu'tazilah dan Asy'ariyah: Studi atas
Tafsir al-Kasysyaf dan Tafsir Mafatih al-Ghayb

yang dipersiapkan dan disusun oleh:

Nama : AHMAD BAEHAKI, S.Ag
Nomor Induk Mahasiswa : 23205032030

Telah diujikan pada : Kamis, 22 Januari 2026
Nilai ujian Tugas Akhir tA

dinyatakan telah diterima oleh Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

TIM UJIAN TUGAS AKHIR

B

S Keta Sidang

Prof. Dr. H. Abdul Mustagim, S.Ag.. M.Ag.
SIGNED

#¢2 Dr.phil. Eadhli I nkman, M_Him
: SIGNED

g

Valil 11 BRI eS0T

¢ UIN Sunan Kalijaga
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam

7 W% Prof. Dr. H. Robby Habiba Abror, S.Ag.. M.Hum.
27
2 2 ‘i“ = SIGNED
Valid ID: 697960bcl cdce

1/1 28/01/2026

iv



NOTA DINAS PEMBIMBING

NOTA DINAS PEMBIMBING

Kepada Yth.,

Ketua Program Studi Magister (S2)

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta

Assalamu'alaikum Wr, Wbh.

Disampaikan dengan hormat, setelah melakukan bimbingan, arahan, dan
koreksiterhadap penulisan tesis yang berjudul:

Muhkam dan Mutasyiabih dalam Perspektif Teologi Mu‘tazilah dan
Asy‘ariyah: Studi atas Tafsir al-Kasysydf dan Tafsir Maféatih al-Ghayb

Yang ditulis oleh:

Nama : Ahmad Baehaki

NIM : 23205032030

Fakultas : Ushuluddin dan Pemikiran Islam
Jenjang : Magister (S2)

Program Studi : [lmu Al-Qur'an dan Tafsir
Konsentrasi : Studi Al-Qur’an

Saya berpendapat bahwa tesis tersebut sudah dapat diajukan kepada
Program Studi Magister (S2) IImu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin dan
Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga untuk diujikan dalam rangka memperoleh
gelar Magister Agama.

Wassalamu'alaikum Wr. Wh.

Yogyakarta, 8 Januari 2026
Pembimbing

(Prof. DeZH.Abdul Mustaqim, S. Ag., M. Ag.)
NIP. 197212041997031003



MOTTO
bl agadl) (ulil) A

“Sebaik-baik manusia adalah yang bermanfaat bagi orang
lain.”

~ Nabi Muhammad SAW

vi



ABSTRAK

Muhkam—mutasyabih sejak lama menjadi salah satu
tema penting dalam kajian ‘wliam al-Qur’an yang terus
diperdebatkan. Perdebatan tersebut mencakup persoalan
definisi, penentuan kategori ayat muhkam dan mutasyabih,
serta sikap terhadap ayat-ayat mutasyabih. Ketiadaan
konsensus menyebabkan suatu ayat yang dipandang muhkam
oleh satu kelompok justru dianggap mutasyabih oleh
kelompok lain. Perbedaan ini tidak hanya melahirkan ragam
mazhab teologi, tetapi dalam konteks tertentu juga
berkontribusi pada munculnya ketegangan dan konflik di
tengah umat. Meskipun kajian tentang muhkam—mutasyabih
telah banyak dilakukan, penelitian yang secara sistematis
menelusuri dimensi sosio-historis penafsiran masih relatif
terbatas. Celah inilah yang hendak diisi oleh penelitian ini.

Penelitian ini mengkaji penafsiran ayat-ayat terkait
konsep muhkam—mutasyabih dalam tafsir al-Kasysyaf karya
al-Zamakhsyari sebagai representasi tafsir Mu‘tazilah dan
Mafatih  al-Ghayb karya Fakhr al-Din al-Razi sebagai
representasi tafsir Asy‘ariyah, dengan menggunakan teori
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim sebagai kerangka
analisis. Penelitian ini bersifat kualitatif berbasis studi pustaka,
menggunakan metode deskriptif-analitis dan pendekatan
interpretatif untuk menelusuri keterkaitan antara penafsiran
dan latar belakang sosio-historis mufasir.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penafsiran al-
Zamakhsyari berpijak pada weltanschauung Mu‘tazilah,
sedangkan penafsiran al-Razi berakar pada weltanschauung
Asy‘ariyah. Secara spesifik, temuan penelitian menunjukkan
bahwa pandangan al-Zamakhsyari tentang muhkam—
mutasyabih  merupakan fase pematangan pemikiran
Mu‘tazilah muta akhkhirin, khususnya Qadi ‘Abd al-Jabbar
dan al-Jusysyami, berbeda dengan Mu‘tazilah awal yang
masih memperlihatkan ragam pendekatan. Dalam kerangka ini
pula, al-Zamakhsyar1 cenderung membatasi diskursus
muhkam—mutasyabih pada ayat-ayat teologis.

vii



Adapun al-Razi, menempatkan isu muhkam—
mutasyabih sebagai arena perdebatan antarmazhab dan
mengkritik kecenderungan teologi—terutama Mu‘tazilah—
yang mereduksi diskursus tersebut ke dalam kepentingan
ideologis. Karena itu, ia menawarkan pendekatan baru yang
menurutnya lebih objektif dan sistematis sebagai jalan keluar
dari kebuntuan konseptual. Dengan mensintesiskan pemikiran
al-Juwayni dan al-Ghazali, al-Razi merumuskan konsep
muhkam—mutasyabih yang baru dalam tradisi Asy‘ariyah,
yang kemudian diikuti oleh kalangan Asy*‘ariyah pada periode-
periode sesudahnya. Berbeda dengan al-Zamakhsyari yang
membatasi muhkam—mutasyabih pada aspek teologis, konsep
muhkam—mutasyabih versi al-Razi lebih akomodatif karena
juga mencakup dimensi hukum fikih, tidak terbatas pada isu-
isu teologis semata.

Dalam perspektif sosiologi pengetahuan Karl
Mannheim, penafsiran al-Zamakhsyari dapat dipahami
sebagai bersifat utopis, karena lahir dari posisi teologis yang
relatif termarjinalkan dan membawa dorongan untuk
menantang arus pemikiran yang dominan. Sebaliknya,
penafsiran al-Razi bersifat ideologis karena berkembang
dalam konteks mazhab yang telah mapan dan berfungsi
mempertahankan struktur pemikiran yang berlaku.

Selain itu, temuan penting dari penelitian ini adalah
tawaran sintesa kreatif dengan menggabungkan produktivitas
rasional al-Zamakhsyari dan sikap kehati-hatian epistemik al-
Razi dalam memahami ayat-ayat mutasyabih. Pendekatan ini
memungkinkan penafsiran muhkam—mutasyabih yang lebih
terbuka dan proporsional, sehingga terhindar dari kekakuan
penafsiran serta klaim kebenaran mutlak yang bersifat sepihak.

Kata Kunci: Muhkam, Mutasyabih, al-Zamakhsyari, al-Razi,
Mu'tazilah, Asy'ariyah .

viii



PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi kata Arab-Latin yang dipakai dalam penyusunan
tesis ini berpedoman pada Surat Keputusan bersama Menteri Agama
dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia
Nomor: 158/1997 dan 0543b/U/1987 tanggal 10 September 1987.

A. Konsonan Tunggal

Ii‘:;ll;f Nama Huruf Latin Nama

| Ally dilantlll?:igkan dilantllt()l:rll(gkan
- ba’ B be

= Ta’ T te

& Sa’ g es (denf[zrsl)titik di
d Jim ] je

z Ha’ H ha (debr;%‘a;:ht)itik di
< Kha’ Kh ka dan ha

3 Dal D de

3 7al 7 ze (dengan titik di

atas)

0 Ra’ R er

D Zai Z zet

o Sin S es

S Syin Sy es dan ye
U Sad S es (debna%ilg 1;[)itik di

1X



s Dad D de (d%;%j;lht)itik di
L Ta’ T te (deélagvz;g }g‘uk di
L 7a’ 7 zet é;iebr;%va;lh‘;nk
¢ ‘Ain ‘ Koma ;f:s)alik di
¢ Gain G ge
= Fa’ F ef
Qaf Q qi

d Kaf K ka
Lam L ‘el

e Mim M ‘em

J Nun N ‘en

S Waw A\ W

° Ha’ H ha

¢ Hamzah | apostrof

¢ Ya’ ) ye

B. Konsunan Rangkap karena Syaddah ditulis rangkap

A

ditulis

Sunnah

5de

ditulis

‘illah




C. Ta’Marbiitah di akhir kata

1. Bila dimatikan tulis A

3l ditulis al-Ma’idah
43l ditulis Islamiyyah

(Ketentuan ini tidak diperlukan kata-kata Arab yang
sudah terserap kedalam Bahasa Indonesia, seperti zakat, salat

dan sebagainya, kecuali bila dikehendaki lafal aslinya).

2. Bila di ikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua
itu terpisah, maka ditulis dengan 4.

e g r e Mugaranah al-
Jaal) 45 jlaa
- 3) ditulis Mazahib
D. Vokal Pendek
1. SR fathah ditulis a
2. ——— - kasrah ditulis i
3. -——-  --— | dammah ditulis u
E. Vokal Panjang
Fathah + alif ik a
O L) ditulis Istihsan
Fathah + ya’ _
. ditulis Unsa
el
Kasrah + ya’ -
il ditulis al- ‘Alwani

X1




Dammah + o a
4. wawu mati d¥tul%s
. e ditulis Uliim
F. Vokal Rangkap
1 Fathah + ya’ ditulis ai
' mati pb e ditulis Gairihim
Fathah + wawu ditulis au
2. - .
mati J 58 ditulis Oaul

G. Vokal Pendek yang Berurutan dalam Satu Kata Dipisahkan

dengan Apostrof
aill ditulis a’antum
@ ac ditulis u’iddat
A SE oY ditulis la’in syakartum

H. Kata sandang alif + lam

1. Bila di ikuti huruf Qamariyyah

ol ditulis Al-Qur’an

ol ditulis al-Qiyas

2. Bila diikuti  huruf  Syamsiyyah ~ ditulis dengan
menggunakan huruf

Syamsiyyah yang mengikuti, serta menghilangkan huruf 1 (el)nya.

5 Jlw )l ditulis ar-Risalah

elaall ditulis an-Nisa’

Xii




I. Penulisan kata-kata dalam rangkaian kalimat

Ditulis menurut bunyi atau pengucapannya.

@ 1V Jal ditulis Ahl ar-Ra'yi

3 Cydl dal ditulis Ahl as-Sunnah

xiii




KATA PENGANTAR

Puji syukur senantiasa penulis panjatkan ke hadirat Allah
Swt. yang telah melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-
Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang
berjudul “"Muhkam dan Mutasyabih dalam Perspektif
Teologi Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah: Studi atas Tafsir al-
Kasysyaf dan Tafsir Mafatth al-Ghayb™. Shalawat serta
salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad
Saw., teladan utama umat manusia yang ajarannya menjadi
cahaya dalam menapaki kehidupan.

Berkat rahmat dan pertolongan Allah Swt. dan melalui
proses akademik yang panjang, penuh dinamika intelektual,
serta refleksi yang berkesinambungan, tesis ini akhirnya dapat
diselesaikan. Penelitian ini disusun sebagai ikhtiar ilmiah
untuk menelaah konsep muhkam dan mutasyabih dalam Al-
Qur’an melalui perspektif dua mazhab teologi besar dalam
Islam, yakni Mu‘tazilah dan Asy‘ariyah, dengan menjadikan
Tafsir al-Kasysyaf karya al-Zamakhshart dan Tafsir Mafatih
al-Ghayb karya Fakhr al-Din al-Razi sebagai objek kajian
utama. Analisis dalam penelitian ini diperkaya dengan
kerangka teori sosiologi pengetahuan Karl Mannheim guna
mengungkap keterkaitan antara penafsiran teks suci, latar
sosial-intelektual penafsir, dan konstruksi teologi yang

Xiv



melingkupinya. Penulis berharap kajian ini dapat memberikan
kontribusi bagi pengembangan studi Al-Qur’an dan tafsir,
khususnya dalam memahami dialektika antara teks, nalar
teologis, dan konteks sosial historis.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa penulisan tesis ini
bukanlah hasil kerja penulis semata. Tesis ini dapat terwujud
berkat dukungan, bimbingan, dan bantuan dari berbagai pihak,
baik secara langsung maupun tidak langsung. Oleh karena itu,
dengan segala kerendahan hati, penulis mengucapkan terima
kasih yang sebesar-besarnya kepada:

1. Prof. Noorhaidi, S.Ag., M.A., M.Phil., Ph.D. Selaku
Rektor UIN Sunan Kalijaga.

2. Prof. Dr. Robby Habiba Abror, S.Ag., M.Hum. Selaku
Dekan Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN
Sunan Kalijaga.

3. Dr. Alilmron, S.Th.l., M.S.1. Selaku Ketua Program Studi
Magister Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin
dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga.

4. Prof. Dr. Phil. Sahiron dan Dr. Ali Imron, S. Th. I, M. S.
| Selaku Dosen Pembimbing Akademik.

5. Prof. Dr. H.Abdul Mustagim, S. Ag., M. Ag. Selaku
pembimbing penulisan tesis yang telah banyak
mencurahkan ilmu dan waktunya demi membimbing

penulis dalam menyelesaikan tesis ini.

XV



6. Seluruh dosen dan civitas akademik pada Fakultas
Ushuluddin dan Pemikiran Islam UIN Sunan Kalijaga.

7. Keluarga tercinta, Ibunda Empon dan Ayahanda
Muhammad Idris Sardi, yang kasih sayangnya mengalir
tanpa syarat, menjadi doa yang tak pernah terputus serta
cahaya yang menuntun penulis melewati lelah, ragu, dan
sunyi perjalanan akademik. Kepada kakak tersayang, Ema
Rahmawati beserta keluarga kecilnya, serta adik-adikku
Ahmad Sihabudin, Sarifah Nurazizah, dan Fitri
Ardianingsih, yang senantiasa menghadirkan dukungan,
semangat, dan motivasi dalam setiap langkah menuju
keberhasilan.

8. Guruku tercinta, Abah Dr. KH. Muhammad Anis
Mashdugi, Lc., M.S.I., beserta seluruh dewan asatidz,
jajaran pengurus, dan teman-teman PPM Al-Hadi
Yogyakarta, yang telah menjadi ruang belajar,
pengabdian, dan pertumbuhan intelektual sekaligus
spiritual selama perjalanan akademik saya.

9. Teman-teman seperjuangan Program Magister HHmu Al-
Qur’an dan Tafsir angkatan 2023 Genap, khususnya kelas
B, yang bersama-sama menapaki proses akademik dengan
segala dinamika dan tantangannya. Kebersamaan, saling
membantu, serta dorongan satu sama lain menjadi energi
penting dalam menyelesaikan kewajiban sebagai

mahasiswa.

Xvi



10. Sahabat-sahabatku yang selama di Yogyakarta telah
menjadi bagian tak terpisahkan dari perjalanan hidup dan
akademik penulis: Kang Luthfi, Lora Arif, Gus Migdad,
Bos Rahmat, Mas Dafid, Gus Dul, Yu Syahla, Nduk
Sifani, Dek Ulfa, Uni Shafwatul Insani, dan Kak Mey.
Penulis mengucapkan terima kasih yang mendalam atas
kebersamaan yang terjalin, percakapan-percakapan yang
menghadirkan ketenangan, serta solidaritas yang
senantiasa terasa dalam berbagai situasi. Di tengah
kehidupan perantauan, kehadiran kalian bukan hanya
sebagai rekan seperjalanan, melainkan sebagai tempat
berbagi, bertumbuh, dan menemukan kembali kekuatan

dalam menapaki proses panjang penyusunan karya ini.

Akhir kata, penulis menyadari bahwa tesis ini masih
memiliki keterbatasan dan jauh dari kesempurnaan. Oleh
sebab itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat diharapkan
demi penyempurnaan penelitian ini. Semoga tesis ini dapat
memberikan manfaat bagi pengembangan keilmuan dan
menjadi bagian dari khazanah kajian akademik yang

berkelanjutan.

xvil



DAFTAR ISI

PERNYATAAN KEASLIAN .....ccoooiiiiiiiecnce ii
PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI............cccoooiniiiiinn iii
HALAMAN PENGESAHAN ........ccociiiii iv
NOTA DINAS PEMBIMBING............cccooiiiiiiiiiinin, v
MOTTO ... s vi
ABSTRAK ..o vii
PEDOMAN TRANSLITERASI ........ccooiiiicee ix
KATA PENGANTAR ..., Xiv
DAFTARISI ... xviii
BAB I PENDAHULUAN .........ccoiiiiiiii e 1
A. Latar Belakang ...............cccccoooiiiinii s 1
B. Rumusan Masalah........................ 8
C. Tujuan Penelitian dan Signifikasi Penelitian .......... 9
D. Kajian Pustaka...................cooo i 11
E. Kerangka Teori.............cccccoiiiiiiiiiiiiniiines 25
F. Metode Penelitian ...................occoooiiiiiiniineen, 45
G. Sistematika Pembahasan .........................ocos 51

BAB II DISKURSUS MUHKAM DAN MUTASYABIH
DALAM TRADISI ULUMUL QUR'AN DAN
TAFSIR ..o 55



A. Definisi Muhkam-Mutasyabih ................................. 55
B. Klasifikasi dan Kategorisasi Ayat ......................... 64
C. Perdebatan 7Ta’wil dan Posisi al-Rasikhiina fi
BAB 1III AL-ZAMAKHSYARI DAN AL-RAZI:

BIOGRAFI, BASIS TEOLOGI DAN PENAFSIRAN
KEDUANYA TERHADAP QS ALI ‘IMRAN [3]:7, QS

HUD [11]:1, DAN QS AZ-ZUMAR [39]:23.........ccceennnn. 82
A. Biografi al-ZamakhsyarT....................ccccooiin 82
B. Biografi Fakhr al-Din al-Razi......................ccccoe. 90
C. Konsep Teologi...........ccccooevviiiiiiiiiiiie 97

1. Pokok Teologi Mu’tazilah..........c.cccoovvviiiiininnnnn 97
a. Tawhid (Keesaan Allah) ...........c.ccooveiiniennn. 101
b. Al-‘Adl (Keadilan Allah) ............ccooeiiiiinnnn. 103
c. Al-Wadwa-I-Wa ‘id (Janji dan Ancaman)........ 104
d. Al-Manzilah Bayna al-Manzilatayn (Posisi Tengah
bagi Pelaku Dosa Besar) ...............ccccccuuvcnvinnnennnn. 105
e. Al-Amr bi-I-Ma ‘riif wa-I-Nahy ‘an
AL-MURKQE ...t 106

2. Pokok Teologi Asy’ariyah.........cccoovnivininiinnnnnn. 107
a. Sifat Allah ...........ccccooiviiiiiiiiiiiie 110
b.  Al-Qur’an Qadim .................cccooveiiiiiiiiiiin, 113
C. Kasb (AcquiSTtion)...........cccovvviviienniieinninnnnnnn, 115

X1X



DS AT e 117

3. Perbandingan Singkat Teologi Mu‘tazilah dan
ASY ATYAN ... 119

D. Penafsiran al-Kasysyaf dan Mafatth Al-Ghayb
terhadap QS Ali ‘Imran [3]:7, QS Hud [11]:1, dan QS az-

Zumar [39]:23... 122
1.  Konsep Muhkam-Mutasyabih .............................. 122
2. Makna Umm al-Kitab dan Kerangka 7a 'wil ........ 137
E. Penafsiran Ayat-ayat Teologi...............c...cccoeen. 149
1. Permasalahan Kehendak Manusia ....................... 149
2. Permasalahan Antropormisme Tuhan.................. 155
3. Permasalahan Ru'vatullah..................ccc............. 157

BAB IV ANALISIS SOSIOLOGI PENGETAHUAN
ATAS KONSEP MUHKAM-MUTASYABIH  AL-
ZAMAKHSYARI DAN AL-RAZI .........cccccooociinrinnnnnnnn. 163

A. Geneologi Sosial al-Zamakhsyari dan al-Razi....163

B. 3 Tiga Tahap Imputasi...............ccccocviniiiiinnnnnn, 180
1. Imputasi Makna .........cccoeviiiiiniiiiice, 181

a. Makna Objektif ........cccocovviiiiiii, 182

b. Makna Ekspresif.........ccocoiiiiiiiiiiiiiin 188

c. Makna Dokumenter.............ocoovvivirniniiiininnnn, 195

XX



2. Imputasi Faktual (HiStoris) .........ccoovvvenviicnnenne. 215
3.  Imputasi SOSI0lOZIS.....cceviviiiiiiiiiiiiiniiee i 228

C. Ideologi dan Utopia dalam Konteks al-Zamakhsyart
dan Fakhr al-Din al-RazI................ccoooiiin, 235

D. Implikasi Teoritis: Sintesa Kreatif Konsep Muhkam-
Mutasyabih al-Zamakhsyarl dan Fakhr al-Din al-Razi

dan Refleksi ..., 237

1. Sintesa Kreatif..........ccooviiiiiiiniienee e, 237

2. ReflekSi coviiiiiiiiiiiiicicee 242
BAB YV PENUTUP ......ccoooiiiiiiiieeceeee 246
A. Kesimpulan ... 246
B. Saran............. 253
DAFTAR PUSTAKA ........cooiiii e 256
DAFTAR RIWAYAT HIDUP...........ccooiiiiiiiiiee 269

XX1



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Salah satu topik sentral yang terus menjadi
perdebatan dalam kajian al-Qur’an adalah konsep
muhkam dan mutasyabih.! Kedua istilah ini secara
eksplisit disebut dalam QS Ali ‘Imran [3]:7, yang menjadi
ayat kunci dalam literatur tafsir klasik maupun
kontemporer. Ayat tersebut tidak hanya menarik perhatian
karena kandungan maknanya, tetapi juga karena
kompleksitas ~ gramatikal ~dan  semantik  yang
ditimbulkannya.? Wacana mengenai muhkam—mutasyabih
telah menjadi perhatian para ulama sejak periode awal
Islam hingga masa kini, menghasilkan spektrum
pemahaman yang luas dan beragam dalam menafsirkan

ayat-ayat al-Qur’an.?

1 Abd al-Rasul al-Ghifari, al-Muhkam wa al-Mutasyabih (Qom:
Markaz al-Mushthafa al-Alamiy, 1431), p. 11.

2 Sahiron Syamsuddin, “Muhkam and Mutashabih: An Analytical
Study of al-Tabarl’ s and al-Zamakhshari’s Interpretations of Q.3:7”,
Journal of Qur’anic Studies, vol. 1, no. 1 (1999), p. 63.

3 Rahmat Effendi, “Muhkam dan Mutasyabih dalam Al-Qur’an:
Refleksi Keyakinan dan Implikasi Terhadap Corak Teologi Islam”,
TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, vol. 20, no. 1 (2021), p. 3.

Ibn Khaldun bahkan memandang bahwa perbedaan seputar konsep
muhkam-mutasyabih menjadi salah satu sebab yang paling menonjol
timbulnya ilmu kalam dan madzhab-madzhab teologi yang bermacam-
macam. Lihat >Abdurrahman bin Muhammad bin Khaldun al-Hadrami,
Mugqaddimah Ibn Khaldun, trans. Ahmadie Thoha (Pustaka Firdaus, n.d.),
599.



Dalam konteks tafsir, muhkam dan mutasyabih
seringkali selain dipahami sebagai klasifikasi linguistik,
juga telah berkembang menjadi perangkat epistemologis
yang menandai perbedaan metodologi, orientasi teologis,
bahkan posisi ideologis penafsir. Perdebatan seputar
muhkam dan mutasyabih paling tidak menimbulkan dua
persoalan utama. Pertama, munculnya perbedaan dalam
kategorisasi ayat-ayat al-Qur’an, apakah termasuk
kategori muhkamat atau mutasyabihat. Karena ketiadaan
konsensus yang absolut, suatu ayat yang dianggap
muhkam oleh satu kelompok bisa dipahami sebagai
mutasyabih oleh kelompok lain, bergantung pada
kerangka teologis yang digunakan. Misalnya, terkait
masalah ru 'yatullah (melihat Allah di akhirat), Mu‘tazilah
cenderung memahami ayat yang menyatakan
ketidakmungkinan melihat Allah sebagai ayat muhkam,
dan menakwil ayat-ayat lain yang tampak kontradiktif
sebagai mutasyabih.* Sebaliknya, kelompok Asy'ariyyah
justru menganggap ayat-ayat tentang ru yatullah sebagai

muhkam dan harus diimani secara literal.>

4 Adil Ahmad Abd al-Maujud, Ali Mahmud Muawwadh, and Fathi
Ahmad Hijazi, “Tahqiq wa al-Ta’liq wa Dirasat”, in Al Kashshaf ’an
Haqaiq Al Tanzil Wa ‘uyun Al Agawil Fi Wujuh Al Ta'wil (Riyadh:
Maktabah al-’ Abikan, 1998), p. 527; Abdul Mustaqim, Dinamika Sejarah
Tafsir AlI-Qur’an, 4th edition (Yogyakarta: IDEA Press, 2025).

5 Fakhr al-Din Muhammad bin Umar al-Razi, al-Tafsir al-Kabir aw
Mafatih al-Ghayb, vol. 7 (Beirut: Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420), p.
141.



Kedua, terdapat perbedaan tajam dalam menyikapi
kemungkinan penakwilan (za’wil) terhadap ayat-ayat
mutasyabih. Sebagian mufasir memperbolehkan fa 'wil,
dengan asumsi bahwa makna lahiriah tidak cukup
merepresentasikan kandungan batin wahyu. Sementara
itu, sebagian lainnya menolaknya dan memilih
pendekatan tafwid (penyerahan makna kepada Allah) atau
ishat (penerimaan literal), terutama ketika menyangkut
ayat-ayat tentang sifat-sifat Tuhan.®

Perbedaan pendekatan ini tidak dapat dilepaskan dari
afiliasi teologis masing-masing mufasir, yang secara
signifikan membentuk horizon pemahaman dan orientasi
hermeneutis mereka terhadap teks al-Qur’an.” Dalam
kerangka ini, Nasr Hamid Abtu Zayd menegaskan bahwa
sejak periode awal sejarah Islam, praktik penakwilan al-
Qur’an senantiasa berkelindan dengan perdebatan

mengenai ayat-ayat muhkam dan mutasyabih, sekaligus

® Fikria Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam
Tafsir”, An-Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam, vol.
4,no. 1 (2017), p. 154.

7 Sahiron dalam artikelnya “Muhkam and Mutashabih: An Analytical
Study of al-Tabarl’ s and al-Zamakhshari’s Interpretations of Q.3:7”.,
menyoroti bagaimana latar belakang teologis memainkan peran dalam
perbedaan penafsiran. Al-Tabari, sebagai representasi ortodoksi Sunni,
cenderung menolak adanya fa’wil terhadap ayat tersebut dan memilih
pendekatan tekstual yang berhati-hati. Sementara itu, al-Zamakhshar,
yang mewakili rasionalisme Mu‘tazilah, justru memandang QS Ali ‘Imran
[3]:7 sebagai dasar legitimatif untuk menakwil ayat-ayat mutasyabihat.



terhubung erat dengan dinamika konflik politik dan
pertarungan doktrinal dalam diskursus keagamaan Islam.®
Fenomena ini dapat dikaji secara lebih mendalam
melalui pendekatan sosiologi pengetahuan, sebagaimana
ditawarkan oleh Karl Mannheim. Mannheim menegaskan
bahwa pengetahuan tidak lahir dari ruang hampa,
melainkan terbentuk dalam suatu konteks sosial tertentu.®
Ia menyatakan bahwa pemikiran seseorang tidak dapat
dipahami secara utuh tanpa menelusuri latar sosial dan
historis yang melingkupinya.'® Bahkan, suatu pernyataan
yang identik secara redaksional bisa memiliki makna yang
berbeda apabila lahir dari kondisi sosial yang berbeda.!
Gagasan Mannheim memiliki resonansi dalam
pemikiran Thomas Kuhn, yang memandang bahwa
ilmuwan bukanlah sosok yang sepenuhnya objektif dan
netral, melainkan individu yang dibentuk oleh paradigma
ilmiah yang berlaku dalam komunitasnya. Mereka lebih
sering berfungsi sebagai puzzle solvers yang bekerja

dalam kerangka pengetahuan yang telah mapan.'?

8 Nar Hamid Abu Zayd, al-lttijah al-’Aqliy fi al-Tafsir (Windsor:
Mu’assasah Hindawi, 2023), p. 157.

® Karl Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran
Dan Politik, trans. by Budiman Hardiman (Yogyakarta: Kanisius, 1991), p.
83.

10 1bid., p. 2.

1 Ibid., p. 3.

12 Thomas S. Kuhn, The Stucture of Scientific Revolution, 2nd edition
(Chicago: University of Chicago Press, 1974).



Pengetahuan, dalam hal ini, bersifat historis,
terkondisikan, dan terikat pada struktur sosial tertentu.
Gagasan serupa juga ditemukan dalam teori Hans-Georg
Gadamer tentang kesadaran keterpengaruhan sejarah
(wirkungsgeschichtliches  Bewusstsein). Menurutnya,
penafsir niscaya berada dalam situasi historis tertentu
yang membentuk Vorverstdindnis (prapemahaman), yaitu
seperangkat asumsi awal yang secara tidak sadar dibawa
dalam proses memahami teks.™®

Dengan demikian, dalam konteks tafsir al-Qur’an,
seorang mufasir tidak pernah benar-benar bebas dari
pengaruh sosial, budaya, dan ideologis di sekitarnya.
Tafsir bukanlah produk semata dari interaksi antara teks
dan rasio, melainkan hasil konstruksi yang juga
dipengaruhi oleh konteks sosial, orientasi teologis, dan
agenda hermeneutis yang dimiliki penafsir.'* Berbagai
sumber keagamaan, termasuk Al-Qur’an, kerap dijadikan
sandaran argumentatif untuk meneguhkan posisi teologis

yang diyakini oleh individu maupun kelompok.*®

13 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul
Qur’an (Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017), p. 79.

4 Charles Kurzman, Liberal Islam (New York: Oxford University
Press, 1998), p. 127.

15 M. Qurasih Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2019),
p. 6; Machasin, Al-Qadi Abd al-Jabar Mutasyabih al-Qur’an: Dalih
Rasionalitas al-Qur’an (Yogyakarta: LKiS, 2000), p. 49.



Bertolak dari latar belakang tersebut, penelitian ini
bertujuan untuk mengungkap dan menganalisis perbedaan
penafsiran antara Tafsir al-Kasysyaf karya al-
Zamakhsyari (sebagai representasi madzhab teologi
Mu‘tazilah) dan Tafsir Mafatih al-Ghayb karya Fakhr al-
Din al-Razi (sebagai representasi madzhab teologi
Asy‘ariyah) terhadap QS Ali ‘Imran [3]:7, serta dua ayat
lain yang memiliki keterkaitan tematik, yaitu QS Hud
[I1]:1 dan QS az-Zumar [39]:23, dalam konteks
pembahasan konsep muhkam dan mutasyabih. Pemilihan
kedua mazhab tersebut didasarkan pada posisinya sebagai
dua arus utama dalam teologi Islam yang memiliki
pengaruh historis dan intelektual yang kuat dalam
perkembangan tafsir dan studi ‘uliim al-Qur an.

Lebih lanjut, al-Zamakhsyar1 dan Fakhr al-Din al-
Razi dipilih karena keduanya merupakan figur sentral
yang secara representatif merefleksikan kerangka teologis

mazhab masing-masing.'® Karya tafsir keduanya telah

16 Mengenai al-Zamakhsyari, Azzahabi misalnya, menyebut bahwa
al-Zamakhsyari adalah salah satu penafsir Mu'tazilah yang paling penting
dan berpengaruh, lihat Muhammad Husein Azzahabi, al-Tafsir wa al-
Mufassiran, vol. 1 (Kairo: Maktabah Wahbah, 1976), p. 266. Adapun
mengenai al-Razi, bersama dengan Ibn Fiirak, Abt Ishaq al-Isfarayini, al-
Juwayni, dan al-Syahrastani, mereka dianggap sebagai pemikir utama
Asy‘ariyah yang Dberperan signifikan dalam menyebarkan dan
mengokohkan mazhab tersebut di wilayah timur dunia Islam, lihat Carlos
Andres Segovia, “Strah wa A’mal Ab1 al-Hasan al-Asy’ari”, al-Ibanah, no.
1 (2013), p. 289. Ahmad Amin dalam Zuhr al-Islam, sebagaimana dikutip
oleh Muhammad Mansur, menyebut bahwa kedudukan al-Razi setara
dengan al-Ghazali dalam mengangkat popularitas kalam Asy‘ariyah.



diakui memiliki daya pengaruh yang luas dan
berkelanjutan dalam tradisi penafsiran al-Qur’an.!” Selain
faktor otoritas intelektual, pertimbangan lain yang
melandasi pemilihan kedua tokoh ini adalah kedekatan
konteks sosio-historis—baik dari segi periode maupun
ruang  geografis—yang  memungkinkan  analisis
komparatif dilakukan secara lebih proporsional.
Penelitian ini tidak hanya memotret perbedaan
metodologis maupun  hasil  penafsiran  semata,
sebagaimana lazim dijumpai dalam banyak kajian
terdahulu, tetapi juga menelusuri faktor-faktor sosial dan
ideologis yang memengaruhi cara al-Zamakhshari dan
Fakhr al-Din al-Razi membangun makna terhadap ayat-

ayat muhkamat dan mutasyabihat. Penelitian ini berupaya

Dalam pandangan Amin, kedua tokoh inilah yang paling besar perannya
dalam mempertahankan dan membela mazhab Asy‘ariyah, lihat
Muhammad Mansur, Tafsir Mafatih al-Gaib (Historisitas dan Metodologi)
(Sleman: Lintang Books, 2019), p. 51.

17 Mengenai al-Kasysyaf, meskipun karya ini kerap dikritik karena
muatan teologi Mu‘tazilah yang cukup kuat dan cenderung reduktif dalam
beberapa isu akidah, ia tetap dipandang oleh banyak ulama sebagai salah
satu karya tafsir yang sangat bernilai. Pengakuan tersebut terutama
diarahkan pada keunggulan al-Kasysyaf dalam analisis kebahasaan,
balaghah, dan struktur retorika al-Qur’an, yang menjadikannya rujukan
penting dalam tradisi tafsir linguistik, lihat Azzahabi, al-Tafsir wa al-
Mufassirin, 1: 304—11. Adapun menganai Mafatih al-Ghayb, Goldziher,
sebagaimana dikutip oleh Tariq Jaffer dalam Die Richtungen der
islamischen Koranauslegung (1920), mengakui bahwa tafsir al-Razi
merupakan salah satu sumber terkaya dalam tradisi penafsiran al-Qur’an.
Pemikiran dan metode penafsiran yang diperkenalkan al-Razi telah
memberikan pengaruh besar bagi para intelektual Muslim lintas generasi
dan mazhab, lihat Tariq Jaffer, Razi: Master of Quranic Interpretation and
Theological Reasoning (New York: Oxford University Press, 2015), p. 6.



menjelaskan bagaimana keterpengaruhan faktor-faktor
tersebut bekerja dalam proses penafsiran, sehingga
melahirkan perbedaan, persamaan, serta ciri-ciri khas
pemahaman masing-masing mufasir terhadap konsep
muhkam—mutasyabih, baik jika dibandingkan dengan
penafsir di luar mazhabnya maupun dengan tradisi
teologis yang lebih dekat dengan mereka. Untuk mencapai
tujuan tersebut, teori sosiologi pengetahuan Karl
Mannheim digunakan sebagai kerangka analisis. Melalui
pendekatan ini, penelitian diarahkan untuk memahami
bagaimana latar belakang sosial, posisi ideologis, dan
situasi historis para mufasir turut membentuk cara
pandang mereka terhadap konsep muhkam-mutasyabih,
sekaligus merefleksikan dialektika antara teks dan

konteks dalam tradisi tafsir teologis Islam.

Rumusan Masalah
Berpijak dari latar belakang yang sebelumnya telah
dipaparkan, penelitan ini berfokus pada pertanyaan

penelitian sebagai berikut:

1. Bagaimana perbedaan penafsiran antara Tafsir al-
Kasysyaf dan Tafsir Mafatih al-Ghayb terhadap ayat-
ayat yang berkaitan dengan konsep muhkam dan
mutasyabih?

2. Mengapa terjadi perbedaan penafsiran antara Tafsir

al-Kasysyaf dan Tafsir Mafatih al-Ghayb terhadap



ayat-ayat tentang muhkam dan mutasyabih?

Bagaimana sintesa kreatif konsep muhkam—
mutasyabih antara Tafsir al-Kasysyaf dan Tafsir
Mafdatih  al-Ghayb  berdasar pada penafsiran

keduanya?

C. Tujuan Penelitian dan Signifikasi Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah tersebut, maka dapat

diketahui bahwa tujuan dari penelitian ini, yaitu:

1.

Menganalisis perbedaan penafsiran antara Tafsir al-
Kasysyaf dan Tafsir Mafatih al-Ghayb terhadap ayat-
ayat yang berkaitan dengan konsep muhkam dan
mutasyabih.

Menganalisis faktor penyebab timbulnya perbedaan
penafsiran antara Tafsir a/-Kasysyaf dan Tafsir
Mafatih  al-Ghayb terhadap ayat-ayat tentang
muhkam dan mutasyabih.

Merumuskan sintesa kreatif konsep muhkam—
mutasyabih antara Tafsir al-Kasysyaf dan Tafsir
Mafatih al-Ghayb berdasar pada penafsiran keduanya

Penelitian ini memiliki dua bentuk signifikansi

utama, yaitu signifikansi teoritis (theoretical significance)

dan signifikansi praktis (practical significance).



10

1. Manfaat Teoritis:

Penelitian ini memberikan kontribusi penting
bagi pengembangan kajian Al-Qur’an dan tafsir
melalui pendekatan interdisipliner, khususnya dengan
menggunakan kerangka Sosiologi Pengetahuan Karl
Mannheim. Pendekatan ini menyoroti bagaimana
konteks historis dan sosial mufassir memengaruhi
konstruksi makna dalam penafsiran Al-Qur’an.
Secara khusus, studi ini menawarkan perspektif baru
dalam memahami konsep muhkam dan mutasyabih
sebagai ruang dialektis dan kontestasi bagi berbagai
aliran pemikiran teologis Islam. Selain itu, penelitian
ini diharapkan dapat memperkaya khazanah
pembacaan kritis mengenai relasi antara otoritas akal,
teks wahyu, dan orientasi ideologis dalam proses
penafsiran ayat-ayat yang bersifat kompleks.
Sehingga bisa membuka ruang bagi pengembangan
pendekatan tafsir yang lebih reflektif, kontekstual,

dan dialogis.

2. Manfaat Praktis:

Secara praktis, penelitian ini dapat menjadi
rujukan akademik bagi para pengkaji studi Al-Qur’an
dalam memahami relasi antara penafsiran dan doktrin
teologis lintas mazhab. Temuan penelitian ini juga

diharapkan mendukung upaya tagrib bayna al-



11

mazahib al-Islamiyyah (pendekatan antarmazhab
Islam) dengan menunjukkan bahwa perbedaan
penafsiran sering kali berakar pada kondisi sosial dan
historis tertentu, bukan semata-mata pada kebenaran
normatif. Dengan demikian, studi ini dapat menjadi
dasar bagi dialog keilmuan yang lebih inklusif dalam

konteks keberagaman teologis umat Islam.

D. Kajian Pustaka

Kajian mengenai konsep muhkam dan mutasyabih
merupakan bagian dari studi al-Qur’an yang tergolong
sangat awal, mengingat keduanya secara eksplisit disebut
dalam QS. Ali ‘Imran [3]:7. Sejak masa-masa awal Islam,
diskursus  mengenai  ayat-ayat muhkamat  dan
mutashabihat telah menarik perhatian para mufassir dan
ulama kalam karena keterkaitannya yang erat dengan
otoritas penafsiran, legitimasi teologis, serta batas-batas
epistemologis pemahaman terhadap teks wahyu.

Dalam khazanah ‘uliim al-Qur’an, pembahasan
tentang muhkam—mutasyabih banyak ditemukan dalam
karya-karya klasik, seperti al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an
karya al-Zarkasyidan al-ltgan fi ‘Ulim al-Qur’an karya
al-Suyiitt. Kedua karya ini memuat pembahasan khusus
mengenai definisi, klasifikasi, serta perdebatan di
kalangan ulama terkait dua istilah tersebut. Di kalangan

Syiah dan Mu’tazilah, muncul pula karya-karya seperti



12

Risalah fi al-Muhkam wa al-Mutashabih karya al-Syarif
al-Murtada, Haqd'iq al-Ta'wil fi Mutashabih al-Tanzil
karya al-Syarif al-Radi, Mutashabih al-Qur’an karya
Qadhi Abdul Jabbar serta Mutashabihdt al-Qur 'an karya
Mulla Sadra. Sementara itu, di lingkungan Sunni, terdapat
karya seperti al-Iklil fi al-Mutashabih wa al-Ta 'wil karya
Ibn Taymiyyah.

Pada masa modern, topik muhkam—mutasyabih terus
menjadi objek kajian akademik, baik dalam bentuk
skripsi, tesis, disertasi, artikel ilmiah, maupun buku. Para
peneliti berasal dari latar belakang yang beragam, baik
dari kalangan sarjana Muslim maupun orientalis Barat

dengan pendekatan dan fokus yang bervariasi.

1. Variabel Pendekatan Normatif—Deskriptif Umum

Variabel ini mencakup penelitian-penelitian yang
memahami konsep muhkam—mutasyabih secara
umum, normatif, dan deskriptif, tanpa melibatkan
kerangka teori tertentu maupun analisis konteks
sosial-historis. Fokus kajian umumnya diarahkan
pada aspek definisi, klasifikasi, dan sikap normatif
terhadap ayat-ayat mutasyabih.

Kecenderungan ini tampak dalam karya-karya;

Fikria Najitama,’® Muhammad Turmuzi dan Fatia

18 Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam Tafsir”.



13

Inast Tsuroya,'® Luthfi Hana Fadilah dan Deden
Suparman, Anang,?° Muhammad Hafizi Zul Arif Bin
Hamidi dan Ali Akbar,?! dan Nova Yanti,?? meskipun
masing-masing memiliki fokus dan objek kajian yang
berbeda. Secara umum, penelitian-penelitian tersebut
menempatkan konsep muhkam—mutasyabih dalam
kerangka normatif yang relatif mapan. Pendekatan
yang digunakan bersifat deskriptif dengan eksplorasi
analitis yang terbatas, tanpa dukungan perangkat
teoritis maupun penempatan penafsiran dalam
konteks sosial-historis yang melatarbelakanginya.
Akibatnya, kesimpulan yang dihasilkan cenderung
seragam dan lebih banyak mereproduksi argumen-
argumen klasik yang telah mapan dalam khazanah
tafsir. Pembahasan biasanya dibatasi pada definisi
muhkam—mutasyabih, cakupan ayat-ayat yang
termasuk dalam masing-masing kategori, klasifikasi

jenis ke-muhkam-an dan ke-mutasyabih-an, serta

19 Muhamad Turmuzi and Fatia Inast Tsuroya, “Studi Ulumul Qur’an:
Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih dalam Al-Qur’an”, Jurnal Al-
Wajid, vol. 2, no. 2 (2021), pp. 487-508.

2 Luthfi Hana Fadiah and Deden Suparman, “Muhkam dan
Mutasyabih Dalam Al-Qur’an: Implikasi Teologis dari Al-Muhkam dan Al-
Mutasabbih dalam Al-Qur’an”, Moral : Jurnal kajian Pendidikan Islam,
vol. 1, no. 3 (2024), pp. 54—66.

21 Muhammad Hafizi Zul Arif Hamidi and Ali Akbar, “Pembahasan
Ayat al-Muhkam dan al-Muhtasyabih”, Jurnal Al-Sirat, vol. 25, no. 1
(2025), pp. 111-8.

22 Nova Yanti, “Memahami Makna Muhkamat dan Mutasyabihat
dalam al-Quran”, Al-Islah: Jurnal Pendidikan, vol. 8, no. 2 (2016).



14

sikap normatif terhadap ayat-ayat mutasyabih, tanpa
upaya menelusuri faktor ideologis atau kondisi sosial

yang memengaruhi konstruksi penafsiran.

Variabel Rekonstruksi Konseptual dan
Kontekstualisasi

Dalam kategori ini termasuk penelitian-
penelitian yang berupaya merekonstruksi konsep
muhkam—mutasyabih dengan memperluas cakupan
pemahamannya, tidak semata-mata terbatas pada
dimensi teologis, serta mengintegrasikannya dengan
pendekatan-pendekatan tafsir kontemporer, seperti
magqasid al-syari‘ah dan tafsir kontekstual. Berbeda
dari pendekatan normatif-deskriptif, kajian dalam
variabel 1ini berusaha menempatkan muhkam—
mutasyabih sebagai konsep dinamis yang memiliki
relevansi metodologis dalam pembacaan al-Qur’an
lintas konteks ruang dan waktu.

Kecenderungan tersebut tampak dalam karya
Ahmad Syaifuddin Amin berjudul Reinventing
Konsep Muhkam—Mutasyabih dan
Pengembangannya  dalam  Tafsir  al-Qur’an
Kontekstual. Amin mengkritik dominasi kajian
muhkam—mutasyabih yang selama ini cenderung
berpusat pada isu-isu teologis semata. Melalui proses

inventarisasi ulang terhadap khazanah tafsir klasik, ia



15

menunjukkan bahwa konsep muhkam—mutasyabih
sejatinya tidak hanya berkaitan dengan persoalan
teologi, tetapi juga mencakup dimensi ahkam dan
aspek-aspek lain dalam struktur makna al-Qur’an—
suatu kecenderungan yang telah hadir sejak masa
ulama klasik. Atas dasar itu, Amin menegaskan
urgensi elaborasi dan pengembangan kembali konsep
muhkam—mutasyabih dengan melibatkan perangkat
metodologis tafsir kontemporer. Integrasi magasid al-
syari‘ah dan instrumen metodologis lainnya
dipandang mampu menopang lahirnya tafsir
kontekstual yang tetap menjaga kehormatan teks,
sekaligus responsif terhadap kebutuhan dan
problematika umat.?®

Sejalan dengan gagasan tersebut, artikel
Reconsidering the Existence of Muhkam and
Mutasyabih in Contemporary Qur’anic Studies
menegaskan kembali urgensi kajian muhkam—
mutasyabih dalam studi al-Qur’an kontemporer.
Artikel ini mengkritik kecenderungan mutakhir yang
meminggirkan pembahasan muhkam—mutasyabih

akibat dominasi pendekatan-pendekatan baru,

23 Ahmad Syaifuddin Amin, “Reinventing Konsep Muhkam-
Mutasyabih dan Pengembangannya dalam Tafsir al-Qur’an Kontekstual”,
JOURNAL OF QUR’AN AND HADITH STUDIES, vol. 10, no. 2, pp. 179—
202.



16

khususnya yang berkembang di kalangan sarjana
Barat. Meskipun konsep muhkam—mutasyabih
merupakan bagian integral dari khazanah tafsir
klasik, artikel ini menegaskan bahwa konsep tersebut
tetap relevan dan signifikan untuk dibicarakan pada
masa kini. Dengan demikian, muhkam—mutasyabih
tidak semestinya diposisikan hanya sebagai warisan
intelektual ulama klasik, melainkan sebagai kaidah
hermeneutis yang memiliki otoritas metodologis

dalam memahami al-Qur’an lintas zaman.?*

3. Variabel Studi Tokoh dan Tipologi Penafsiran

Pada variabel ini dihimpun penelitian-penelitian
yang penelitian-penelitian yang berfokus pada
pemikiran mufasir atau pemikir tertentu—baik dari
kalangan klasik maupun kontemporer—dalam
memahami konsep muhkam—mutasyabih. Kajian-
kajian dalam kategori ini menaruh perhatian pada
perbedaan definisi, metode penafsiran, serta
implikasi  hermeneutis yang dihasilkan dari
konstruksi konseptual masing-masing tokoh. Melalui
pendekatan studi tokoh, penelitian-penelitian tersebut

berupaya menampilkan keragaman pemahaman

24 Gusnanda Eljambaki and Nur Ikhlas, “Reconsidering the Existence
of Muhkam and Mutasyabbih in Contemporary Qur’anic Studies”, Takwil:
Journal of Quran and Hadith Studies, vol. 2, no. 1 (2023), pp. 19-35.



17

muhkam—mutasyabih sekaligus menunjukkan
bagaimana latar epistemologis dan kecenderungan
metodologis seorang mufasir memengaruhi sikapnya
terhadap ayat-ayat mutasyabih.

Kecenderungan ini tampak, antara lain, dalam
penelitian Miftahur Rahman tentang pemikiran
Muhammad ‘Abid al-Jabir. Rahman menunjukkan
bahwa al-Jabiri menekankan pentingnya analisis
siydg dalam memahami QS Ali ‘Imran [3]:7 serta
secara kritis mempertanyakan definisi klasik muhkam
dan mutasyabih. Berangkat dari asumsi bahwa Al-
Qur’an diturunkan dengan bahasa Arab yang jelas
dan komunikatif bagi masyarakat Arab awal, al-Jabir1
memaknai ayat-ayat muhkam sebagai tanda-tanda
yang terang dan nyata—terutama yang berkaitan
dengan ketauhidan—sedangkan ayat-ayat
mutasyabih dipahami sebagai tanda-tanda gaib yang
berkaitan dengan peristiwa luar biasa dalam sejarah
kenabian. Dalam kerangka ini, takwil diposisikan
sebagai keniscayaan dalam memahami ayat-ayat
mutasyabih, sementara ayat-ayat muhkam lebih

ditekankan pada wilayah tafsir literal.?®

% Miftahur Rahman, “Konsep Muhkam dan Mutasyabih dalam
Alqur’an menurut Muhammad ’Abid al-Jabiri”, Hermeneutik: Jurnal Ilmu
Al Qur’an dan Tafsir, vol. 12, no. 1 (2018), pp. 175-88.



18

Kajian berbasis tokoh juga tampak dalam
penelitian Aulan’iam mengenai konsep muhkam—
mutasyabih dalam Tafsir al-Kabir karya Muqatil bin
Sulaiman. Penelitian ini menemukan klasifikasi yang
sangat ketat, di mana Mugqatil membatasi ayat-ayat
muhkam hanya pada tiga ayat dalam QS al-An‘am
[6]:151-153 yang dianggap memuat prinsip-prinsip
fundamental ajaran Islam, sementara ayat-ayat
mutasyabih mencakup fawatih al-suwar yang
dipandang membingungkan kelompok tertentu,
khususnya kaum Yahudi.?®

Sementara itu, Haydar Jijan al-Zayadi, melalui
kajiannya atas tafsir Agwal al-Murjan karya al-
Jaza’irl, menunjukkan pendekatan yang berbeda.
Menurut al-Jaza’ir1, struktur makna Al-Qur’an pada
dasarnya bersifat muhkamat, meskipun pada tataran
tertentu tetap mengandung aspek mutasyabihat.
Pandangan ini menegaskan adanya relasi dialektis
antara kejelasan makna dan potensi ambiguitas dalam

teks Al-Qur’an.?’

% Aulanni’am Aulanni’am, “Muhkam-Mutasyabih dalam Kitab Tafsir
Al-Kabir karya Mugqatil Bin Sulaiman”, SUHUF, vol. 34, no. 1 (2022), pp.
65-73.

2’ Haydar Jijan al-Zayyadi, “Al-Muhkam and Al-Musabbath
according to Al-Jazairi in His Book ‘Aqwad Al-Murjan’ in the
Interpretation of the Qur’an”, Journal of Kufa Studies Center, vol. 2, no.
70 (2023), pp. 237-50.



19

Pendekatan fikih dalam memahami muhkam—
mutasyabih  ditunjukkan dalam kajian Ismail
Albayrak terhadap tafsir Elmalili Muhammad Hamdi
Yazir. Albayrak menemukan bahwa Yazir, yang
dipengaruhi  oleh = Fakhr  al-Din  al-Razi,
mengembangkan  tipologi  bertingkat  dalam
memahami ayat-ayat muhkam—mutasyabih. Dalam
kerangka ini, muhkam mencakup kategori zahir, nass,
mufassar, dan muhkam, sedangkan mutasyabih
meliputi khafi, mushkil, mujmal, dan mutasyabih.
Yazir menegaskan bahwa ayat-ayat mutasyabih harus
selalu dikembalikan kepada ayat-ayat muhkam, serta
mengingatkan agar umat tidak terjebak dalam
perdebatan mutasyabih yang bersifat spekulatif.?®

Perbedaan  konseptual — muhkam—mutasyabih
dalam pemikiran kontemporer ditunjukkan dalam
penelitian Meysitoh Sari tentang Muhammad Syahrur
dan Nashr Hamid Abu Zayd. Syahrur memaknai
muhkam sebagai ayat-ayat hukum yang terdapat
dalam umm al-kitab, sementara mutasyabih dipahami
sebagai  ayat-ayat simbolik yang berfungsi
menjelaskan struktur mushaf. Sebaliknya, Abu Zayd

memandang ayat muhkam sebagai ayat yang tegas

28 Ismail Albayrak, “The Notions of Muhkam and Mutashabih in the
Commentary of Elmali’li Muhammad Hamdi Yazir”, Journal of Qur’anic
Studies, vol. 5, no. 1 (2003), pp. 19-34.



20

dan tidak memerlukan takwil, sedangkan ayat
mutasyabih bersifat ambigu dan meniscayakan
interpretasi kontekstual yang terus-menerus.?®

Kajian tokoh lain dilakukan oleh Nadia Azkiya
melalui telaah atas Tafsir al-Mishbah karya
Muhammad Quraish  Shihab. Peneclitian ini
menunjukkan bahwa Quraish Shihab memaknai ayat
muhkam sebagai ayat yang maknanya jelas dan
berfungsi sebagai dasar penetapan hukum, sedangkan
ayat mutasyabih mengandung makna yang tidak tegas
dan memerlukan takwil. Ia juga mencatat
kecenderungan mayoritas ulama khalaf yang memilih
pendekatan takwil terhadap ayat-ayat mutasyabih
guna menghindari kebingungan, khususnya di
kalangan masyarakat awam.*°

Meskipun penelitian-penelitian dalam variabel
ini berhasil menampilkan keragaman dan kekhasan
pandangan tokoh-tokoh yang dikaji—bahkan dalam

beberapa kasus menyimpang dari pendekatan

normatif ulama klasik—Xkajian-kajian tersebut pada

2 Meysitoh Sari, “Kontruksi Pemikiran Muhammad Syahrur dan
Nashr Hamid Abu Zayd mengenai Muhkam dan Mutasyabih”, El-
Furqania, vol. 11, no. 2 (2015).

%0 Nadia Azkiya, Sutrisno, and Muhammad Arpah Nurhayat,
“Muhkam Dan Mutasyabih: Penafsiran Surah Ali Imran Ayat 7 (Telaah
Atas Tafsir Al-Mishbah Karya Muhammad Quraish Shihab)”, 4s-Sahla,
vol. 1, no. 2 (2025).



21

umumnya masih bersifat deskriptif. Sebagian besar
belum mengelaborasi secara mendalam keterkaitan
antara konstruksi penafsiran tokoh dengan konteks
sosial-historisnya, relasi ideologis yang
melatarbelakanginya, serta dampak dan resepsi
pemikiran tersebut dalam perkembangan tradisi tafsir
berikutnya. Celah inilah yang belum banyak disentuh
dan sekaligus menjadi ruang kontribusi utama

penelitian ini.

Variabel Teologis—Ideologis dan Historis Terbatas
Kategori ini mencakup kajian-kajian yang
menautkan konsep muhkam—mutasyabih dengan
perbedaan teologi dan mazhab, namun analisisnya
masih berhenti pada tataran deskriptif historis atau
normatif, tanpa pendalaman terhadap relasi sosial,
ideologi, serta  struktur  pengetahuan yang
melahirkannya. Sejumlah penelitian yang relevan
dengan kajian ini sama-sama menaruh perhatian pada
dimensi teologis dalam memahami muhkam—
mutasyabih. Rahmat Effendi, misalnya, dalam
karyanya Muhkam dan Mutasyabih dalam Al-
Qur’an: Refleksi Keyakinan dan Implikasi terhadap
Corak Teologi Islam, mengkaji persoalan ini dari
sudut pandang historis-teologis dengan menunjukkan

bahwa ayat-ayat muhkam yang bersifat gat7 al-



22

daldlah melahirkan ajaran-ajaran akidah pokok,
sedangkan ayat-ayat mutasyabih yang bersifat zanni
al-dalalah berkontribusi pada lahirnya ajaran-ajaran
akidah cabang. Perbedaan dalam memahami kedua
jenis ayat tersebut secara historis dipandang berperan
dalam kemunculan beragam mazhab teologi Islam.
Kendati demikian, penekanan Effendi lebih bersifat
normatif-etis—terutama pada pentingnya toleransi
teologis—dan belum mengelaborasi mekanisme
sosial serta ideologis yang membentuk perbedaan
penafsiran tersebut.3!

Pendekatan deskriptif-historis juga tampak
dalam studi klasik Leah Kinberg (1988) berjudul
Muhkamat and  Mutashabihat  (Koran  3:7):
Implications of a Koranic Pair of Terms in Medieval
Exegesis, yang menelusuri keragaman definisi
muhkam dan mutasyabih dalam literatur tafsir abad
pertengahan, baik dari kalangan Sunni, Mu‘tazilah,
Syiah, maupun Sufi. Kinberg menunjukkan bahwa
definisi kedua istilah tersebut umumnya muncul
secara sporadis dan tidak sistematis, bahkan kerap
saling bertentangan tanpa preferensi metodologis

yang jelas. Meskipun memberikan pemetaan historis

81 Effendi, “MUHKAM DAN MUTASYABIH DALAM AL-
QUR’AN".



23

yang penting, kajian ini tidak melangkah lebih jauh
untuk menelaah argumentasi teologis maupun
kepentingan ideologis yang melatarbelakangi
perbedaan pandangan tersebut.®? Kecenderungan
serupa juga terlihat dalam penelitian Luthfi Hana
Fadiah yang menekankan fungsi ayat muhkam
sebagai pedoman praktis dan hukum, serta ayat
mutasyabih sebagai pemicu refleksi teologis. Namun,
implikasi teologis yang dikemukakan masih bersifat
umum dan normatif, terbatas pada penjelasan hikmah
keberadaan ayat muhkam—mutasyabih tanpa analisis
atas dinamika penafsiran yang lebih kompleks.*
Sejumlah penelitian lain memiliki kedekatan
tematik yang lebih langsung dengan penelitian ini
karena sama-sama mengkaji  pemikiran  al-
Zamakhsyari. Zulkifli, dalam kajiannya tentang
penafsiran ayat-ayat mutasyabih dalam Tafsir al-
Kasysyaf, menunjukkan kecenderungan rasional al-
Zamakhsyari dalam menakwil ayat-ayat
mutasyabih—terutama yang berkaitan dengan huruf

mugqatta‘at dan ayat-ayat tajsim—sesuai dengan

%2 Leah Kinberg, Muhkamat and Mutashabihat (Korvan 3/7):
Implication of a Koranic Pair of Terms in Medieval Exegesis,
https://about.jstor.org/terms.

3 Fadiah and Suparman, “Muhkam dan Mutasyabih Dalam Al-
Qur’an”.



24

prinsip teologi Mu‘tazilah.®* Temuan ini diperkuat
oleh Efin Faridho dan Abusiri yang menegaskan
bahwa meskipun secara teoretis klasifikasi muhkam—
mutasyabih al-Zamakhsyar1 tidak jauh berbeda dari
ulama lain, penerapannya dalam penafsiran ayat-ayat
teologis tidak dapat dilepaskan dari kerangka teologi
Mu‘tazilah.®*® Hal serupa juga ditunjukkan oleh
Sahiron Syamsuddin melalui kajian komparatif
antara al-Tabarl dan al-Zamakhsyar atas QS. Ali
‘Imran [3]:7, yang menyimpulkan bahwa perbedaan
penafsiran keduanya berakar pada asumsi-asumsi
teologis yang dianut masing-masing.

Meskipun kajian-kajian tersebut secara umum
sepakat bahwa orientasi teologis al-Zamakhsyart
berperan signifikan dalam membentuk
pemahamannya tentang konsep muhkam—mutasyabih
dan strategi penafsirannya terhadap ayat-ayat
mutasyabih, sebagian besar penelitian tersebut masih
bersifat deskriptif dan belum melampaui analisis

ideologis normatif. Kajian-kajian tersebut belum

3 zulkifili, “Penafsiran al-Zamakhsyari terhadap Ayat-Ayat
Mutasyabihat dalam Tafsir al-Kasysyaf’, AL-MUTSLA, vol. 2, no. 1
(2020), pp. 1-26.

%5 Efin Faridho and Abusiri, “Klasifikasi Ayat-Ayat Muhkamat dan
Mutasyabihat menurut Al-Zamakhsyari dalam Tafsir Al-Kasysyaf”,
Hikmah: Journal of Islamic Studies, vol. 17 (2021), pp. 31-47.

% Syamsuddin, “Muhkam and Mutashabih: An Analytical Study of
al-Tabarl’ s and al-Zamakhshari’s Interpretations of Q.3:7”.



25

menelusuri secara mendalam konteks sosial-historis
al-Zamakhsyari, relasi kuasa dan patronase
intelektual yang melingkupinya, serta posisi
pengetahuannya dalam konfigurasi wacana tafsir
yang lebih luas. Celah inilah yang menjadi salah satu
fokus utama dan kontribusi distingtif penelitian ini.
Dari berbagai studi yang telah dikemukakan
tersebut, meskipun kajian mengenai konsep muhkam
dan mutasyabih telah dilakukan dari beragam sudut
pandang, belum ditemukan penelitian yang secara
eksplisit mengkaji perbedaan penafsiran ayat-ayat
muhkamat dan mutasyabihat oleh al-Zamakhsyart
dan Fakhr al-Din al-Razi secara komparatif dengan
menggunakan pendekatan sosiologi pengetahuan
Karl Mannheim. Padahal, pendekatan ini penting
untuk menyingkap bagaimana latar sosial, teologis,
dan posisi intelektual masing-masing mufasir
berkontribusi dalam membentuk konstruksi makna
terhadap ayat-ayat tersebut, serta menjelaskan
mekanisme keterpengaruhan konteks sosial tersebut

dalam struktur dan argumentasi teks tafsir.

E. Kerangka Teori
Kerangka teori dalam penelitian ini menjadi fondasi
konseptual untuk menjawab rumusan masalah, khususnya

dalam mengungkap faktor-faktor yang memengaruhi latar



26

belakang pemikiran para mufassir lintas madzhab dalam
menafsirkan QS Ali ‘Imran [3]:7, QS Hud [11]:1 dan QS
az-Zumar [39]:23, dalam konteks konsep muhkam dan
mutasyabih. Untuk menjelaskan relasi antara konstruksi
makna dalam tafsir dan kondisi sosial-ideologis para
penafsir, penelitian ini mengacu pada pendekatan
sosiologi pengetahuan sebagaimana dirumuskan oleh Karl
Mannheim.

Ungkapan “sosiologi pengetahuan”
(Wissenssoziologie) pertama kali diperkenalkan oleh Max
Scheler pada tahun 1924, lalu diadopsi dan dikembangkan
secara lebih sistematis oleh Karl Mannheim sejak 1925
melalui pendekatannya sendiri yang diajukan sebagai
alternatif atas kerangka yang dirumuskan Scheler.®’

Dalam pandangan Mannheim, sosiologi pengetahuan
berangkat dari asumsi dasar bahwa pemikiran manusia
tidak pernah lahir dalam ruang hampa, netral, atau bebas
nilai. Setiap bentuk pemikiran selalu hadir dalam suatu
konteks sosial tertentu yang membentuk arah, corak, dan
kecenderungan cara berpikir individu atau kelompok.
Maka, tugas utama sosiologi pengetahuan adalah

menyingkap asal-usul sosiologis dari berbagai bentuk

37 George Ritzer and Barry Smart, Seri Handbook Teori Sosial: Karl
Mannheim dan Sosiologi Pengetahuan, trans. by Derta Sri Widowatie
(Bandung: Nusa Media, 2021), p. 1.



27

pengetahuan, ide, dan kesadaran yang lahir dari aktivitas
mental manusia.®

Dalam konteks ini, apa yang dianggap sebagai
“pengalaman” pun tidak dapat dipahami secara sederhana
atau tunggal. Pengalaman selalu berada dalam arena
perdebatan, penuh dengan tafsir, dan karenanya bersifat
politis. ~ Misalnya, dalam  diskursus feminisme,
penggunaan pengalaman subjektif perempuan sebagai
basis teori sering dipersoalkan, bukan hanya karena
masalah koherensi konseptual, tetapi juga terkait
efektivitas politiknya dalam merubah realitas sosial.
Pertanyaan kritis yang muncul bukan lagi sekadar apakah
teori itu membebaskan perempuan, tetapi apakah ia
sungguh mencerminkan pengalaman perempuan yang
kompleks dan majemuk.3®

Dalam perkembangan lebih lanjut, Elizabeth Nemeth
mencatat bahwa sosiologi pengetahuan yang dirumuskan
oleh Mannheim dan Scheler pada 1920-an hingga 1930-
an, serta teori Robert K. Merton pada 1940-an dan 1950-
an, secara konseptual setidaknya sebagian dipengaruhi,

tetapi juga secara kritis dibatasi oleh teori sosial Marxis,

3 Max Scheler and Manfred S. Fring, Problems of a Sociology of
Knowledge (London: Routledge&Paul Kegan, 1980), pp. 138-42.
% Ibid., p. 110.



28

khususnya tesis materialis bahwa ‘“keberadaan
menentukan kesadaran”.*°

Secara keilmuan, sosiologi pengetahuan muncul
sebagai bentuk kritik terhadap pandangan idealisme yang
cenderung memisahkan kesadaran dari realitas konkret.
Mannheim menegaskan bahwa kesadaran manusia tidak
pernah lepas dari kondisi material dan historis yang
melingkupinya. Kesadaran bukanlah entitas yang berdiri
sendiri, melainkan ekspresi dari keberadaan sosial yang
terus bergerak dan berkembang. Kesadaran manusia,
dalam pandangan ini, adalah produk sosial yang
senantiasa terikat pada proses hidupnya, dan tak dapat
dilepaskan dari struktur sosial tempat ia tumbuh dan
berpikir.**

Seiring  perkembangannya,  kajian  sosiologi
pengetahuan semakin menaruh perhatian besar pada
upaya menelusuri secara kritis keterkaitan antara
pengetahuan dengan kepentingan-kepentingan tertentu.
Para ahli dalam bidang ini tidak hanya mengkaji latar
belakang kemunculan suatu ide atau pengetahuan, tetapi

juga mempertanyakan motif, kepentingan, dan konteks

40 Tamdas Demeter, “Three Genres of Sociology of Knowledge and
Their Marxist Origins”, Studies in East European Thought, vol. 67, nos. 1—
2 (2015), p. 1.

4 Jorge Larrain, Konsep Ideologi, trans. by Riyadi Gunawan
(Yogyakarta: LKPSM, 1996), p. 36.



29

sosial yang melatarbelakanginya. Selain itu, tujuan akhir
yang ingin dicapai melalui lahirnya suatu pengetahuan
atau gagasan juga menjadi sorotan utama.

Dari perspektif ini, setiap bentuk pengetahuan atau
ide cenderung dipandang sebagai bagian dari strategi
untuk memperkuat hegemoni atau relasi kekuasaan
tertentu. Ketika muncul ide baru, sosiologi pengetahuan
biasanya mencurigainya sebagai upaya membangun
hegemoni baru atau merebut posisi dominasi dalam
struktur sosial yang ada.

Inilah inti perhatian dalam studi sosiologi
pengetahuan: membongkar dimensi ideologis dan
kepentingan di balik setiap bentuk pengetahuan. Selain
itu, para pengkaji dalam bidang ini juga mengkritisi
paradigma yang mendasari suatu pengetahuan, dengan
asumsi bahwa setiap paradigma cenderung mengandung
kepentingan tertentu dan mendukung tatanan kekuasaan
tertentu.*?

Tugas utama sosiologi pengetahuan, menurut
Mannheim, adalah mengidentifikasi dan memetakan
berbagai sudut pandang yang muncul dan berkembang
dalam sejarah pemikiran, di mana setiap sudut pandang

tersebut senantiasa mengalami perubahan seiring waktu.

4 Muhyar Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi

Pengetahuan sebagai Cara Pandang (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008),
pp. 64-5.



30

Dalam konteks inilah, Mannheim mendorong penerimaan
terhadap prinsip relativisme universal, sebuah pandangan
yang kemudian ia sebut sebagai relasionalisme, yaitu
keyakinan bahwa kebenaran suatu pengetahuan selalu
berakar pada konteks sosial-historis tertentu.*?

Jika asumsi relasional tersebut diterima, maka
persoalan berikutnya adalah bagaimana membedakan
antara kebenaran dan kesalahan dalam situasi
pengetahuan yang bersifat relasional tersebut. Jawaban
Mannheim terletak pada wupaya memilih dan
menempatkan suatu sudut pandang sosial yang paling
memungkinkan untuk mendekati apa yang disebut sebagai

kebenaran optimal.**

Dengan demikian, relasionalisme,
sebagaimana relativisme, sama-sama mengafirmasi
kondisionalitas pengetahuan manusia, namun—berbeda
dari relativisme yang cenderung berujung pada
skeptisisme—relasionalisme menegaskan bahwa
kebenaran sosial tetap dapat dicapai melalui dialektika
kritis antara beragam perspektif yang hadir dalam suatu

setting sosial tertentu.*

43 Hamka Hamka, “Sosiologi Pengetahuan: Telaah atas Pemikiran
Karl Mannheim”, Scolae: Journal of Pedagogy, vol. 3, no. 1 (2020), p. 83;
Hans Speier, “Karl Mannheim’s ‘Ideology and Utopia’”, Springer Nature:
State, Culture, and Society, vol. 1, no. 3 (1985), p. 185.

4 Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, p. 82.

4 Muhammad Imdad, “Menjajaki Kemungkinan Islamisasi Sosiologi
Pengetahuan”, KALIMAH, vol. 13, no. 2 (2015), p. 248.



31

Dalam pandangan Karl Mannheim, tidak ada gagasan
yang sepenuhnya lahir dari seorang individu secara
otonom. Seorang individu berpikir dengan kerangka dan
cara pandang kolektif yang hidup dalam kelompok
sosialnya. Lebih tepatnya, individu hanya mengambil
bagian dalam rantai pemikiran kolektif yang telah dirintis
oleh orang-orang sebelumnya, lalu melanjutkannya dalam
bentuk baru yang sesuai dengan konteks zamannya.*®

Oleh karena itu, dalam kerangka sosiologi
pengetahuan, Mannheim menekankan pentingnya
memahami setiap bentuk pemikiran dalam kaitannya
dengan latar belakang konkret, yakni situasi sosial dan
historis yang melingkupi dan memengaruhi kesadaran
individu. Pemikiran tidak dianggap sebagai sesuatu yang
netral dan ahistoris, melainkan produk dari interaksi
individu dengan kondisi sosial yang terus berubah secara
bertahap.

Lebih lanjut, pendekatan sosiologi pengetahuan tidak
memisahkan bentuk-bentuk pemikiran konkret dari
konteks tindakan kolektif, karena melalui tindakan
kolektif-lah manusia menemukan, membentuk, dan
menafsirkan dunia secara intelektual. Dalam perspektif

Mannheim, individu-individu dalam kelompok tertentu

4 Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, p. 3.



32

akan berjuang mempertahankan atau mengubah realitas
sosial dan lingkungan alam sekitarnya sesuai dengan
posisi dan kepentingan kelompok mereka. Artinya,
pemikiran bukan hanya respons pasif terhadap realitas,
melainkan bagian dari upaya kolektif untuk memelihara
atau mentransformasikannya.

Berbeda dari analisis logika murni, yang cenderung
memisahkan pikiran dari tindakan dan meletakkan ide
sebagai entitas abstrak yang berdiri sendiri, pendekatan
sosiologi pengetahuan justru menegaskan bahwa
dorongan untuk bertindak merupakan faktor utama yang
menyebabkan suatu objek dikenali, ditafsirkan, dan
dimasukkan ke dalam kesadaran subjek. Dengan kata lain,
kondisi sosial dan motif tindakanlah yang menentukan
bagaimana unsur-unsur kenyataan dipilih dan dibentuk
menjadi pengetahuan.*’

Konsep kunci dalam teori sosiologi pengetahuan Karl
Mannheim—selain  relasionalitas pengetahuan dan
Weltanschauung—adalah konsep ideologi dan utopia.*®
Kedua konsep ini bersifat fundamental bagi sosiologi
pengetahuan karena mengkaji bagaimana gagasan,
keyakinan, dan pandangan dunia dibentuk oleh konteks

sosial dan melayani tujuan sosial yang berbeda.

47 Ibid., pp. 3-4.
% Imdad, “Menjajaki Kemungkinan Islamisasi Sosiologi
Pengetahuan”, p. 246.



33

Dalam menelusuri perkembangan gagasan ideologi,
Mannheim membedakannya ke dalam dua bentuk utama,
yakni ideologi partikular dan ideologi total. Ideologi
partikular merujuk pada dimensi psikologis—subjektif,
yaitu kecenderungan individu atau kelompok untuk
menyembunyikan, memanipulasi, atau mendistorsi
kenyataan demi melindungi kepentingan tertentu. Dalam
pengertian 1ini, ideologi dipahami sebagai bentuk
penipuan (deception) atau kesadaran semu yang
disengaja.

Sebaliknya, ideologi total tidak lagi dipahami dalam
konteks niat individual, melainkan mengacu pada
Weltanschauung (pandangan dunia) suatu kelas sosial atau
suatu zaman tertentu. la mencakup keseluruhan perangkat
konseptual, kategori berpikir, dan kerangka penafsiran
realitas yang membentuk cara sebuah kelompok
memahami dunia.*® Ideologi total tidak mempersoalkan
kebenaran atau kepalsuan suatu gagasan semata-mata dari
isinya, melainkan menelusuri keterkaitannya dengan
posisi sosial dan kondisi historis kelompok yang
menghasilkannya.

Lanjut Mannheim, meskipun keduanya sama-sama

menampilkan gagasan sebagai fungsi dari subjek yang

4 Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, pp. 59-60.



34

mengungkapkannya serta dari posisinya dalam medan
sosial, terdapat perbedaan mendasar di antara keduanya.
Pertama, konsep partikular hanya menyoroti sebagian
pernyataan lawan sebagai ideologi berdasarkan isinya,
sedangkan konsep total mempersoalkan keseluruhan
sistem pemikiran dan cara penafsiran lawan. Kedua,
analisis konsep partikular berada pada taraf psikologis
murni (motif penipuan) seperti menilai lawan telah
menipu atau menyembunyikan kenyataan, sementara
konsep total mengacu pada perbedaan fundamental dalam
sistem pemikiran (noologis). Ketiga, konsep partikular
beroperasi dengan psikologi kepentingan, sedangkan
konsep total menggunakan analisis fungsional dan
objektif mengenai perbedaan struktural pemikiran yang
lahir dari latar belakang sosial yang berbeda.®® Bagi
Mannheim, konsep partikular pada akhirnya harus
dilampaui dan dimasukkan ke dalam konsep total yang
memerlukan analisis sosiologis-historis secara lebih
menyeluruh.

Suatu pengetahuan menjadi ideologis ketika ia tidak
lagi mampu mengakomodasi fakta-fakta baru, namun
tetap mempertahankan dirinya melalui kategori-kategori
lama yang kehilangan relevansi. Ideologi, dengan

demikian, disamping sebagai alat legitimasi kekuasaan, ia

%0 Ibid., pp. 60-2.



35

juga menjadi medium bagi suatu kelompok untuk
mendefinisikan realitas sosial serta mengonsolidasikan
posisinya di dalam struktur masyarakat.>

Di sisi lain, pemikiran utopis lahir dari kelompok-
kelompok yang berada dalam posisi tersubordinasi dan
memiliki kepentingan radikal untuk mengubah struktur
sosial yang ada. Berbeda dengan ideologi yang cenderung
menstabilkan, utopia justru mengarahkan kesadaran pada
unsur-unsur realitas yang berpotensi mengguncang
tatanan mapan. Dalam mentalitas utopis, perhatian tidak
lagi tertuju pada apa yang ‘ada’, melainkan pada apa yang
‘seharusnya’; pikiran tidak berfungsi sebagai diagnosis,
melainkan sebagai orientasi tindakan. Namun demikian,
sebagaimana ideologi, utopia juga menyimpan bentuk
ketidaksadaran  kolektif, = karena ia  cenderung
mengabaikan  aspek-aspek  realitas yang  dapat
melemahkan dorongan transformasinya sendiri.>

Dalam konteks inilah sosiologi pengetahuan
menemukan signifikansi utamanya sebagai upaya mediasi
reflektif atas keberagaman posisi sosial. Alih-alih
meniadakan perspektif yang saling bertentangan,
pendekatan ini justru berupaya menyintesiskannya secara

relasional demi mencapai pemahaman yang lebih

SLIbid., p. 42.
52 Ibid.



36

komprehensif, meminimalisir konflik, serta menyediakan
titik acuan bersama (common reference point).>

Karl Mannheim menyadari bahwa setiap bentuk
pengetahuan niscaya berpihak dan tidak pernah
sepenuhnya netral. Namun, ia menilai bahwa setiap gaya
berpikir atau pengetahuan politik tetap memiliki validitas
dan signifikansinya masing-masing dalam memotret
realitas.

Sebagai contoh, cara pandang birokrat terfokus pada
sisi kehidupan negara yang telah terstabilisasi. Kekuatan
mereka terletak pada kemampuan mengelola wilayah
administratif yang mapan, teratur, dan memiliki kepastian
hukum. Mereka bekerja di atas rel regulasi yang kokoh
dan menghindari spekulasi abstrak. Namun, kacamata ini
memiliki keterbatasan tajam: mereka cenderung buta
terhadap dinamika sosial yang cair, gerakan akar rumput
yang baru tumbuh, atau fenomena yang belum dipayungi
undang-undang. Bagi birokrat, realitas sering kali
direduksi hanya pada "apa yang tertulis dalam dokumen",
sehingga apa pun yang tidak tercatat dianggap bukan
realitas.

Sebaliknya, kaum konservatisme historis mampu

melihat dimensi yang dilewatkan oleh para birokrat.

%3 David Kettler, Colin Loader, and Volker Meja, Karl Mannheim and
The Legacy of Max Weber: Retrieving a Research Programme (Hampshire:
Ashgate Publishing Company, 2008), p. 6.



37

Mereka menyadarkan kita bahwa masyarakat tidak selalu
bisa diatur secara kaku dan rasional, karena adanya
elemen emosional, kultural, dan historis yang mengikat
kehidupan sosial. Meskipun demikian, perspektif ini juga
memiliki titik buta karena cenderung melebih-lebihkan
sisi irasional—seperti mistisme atau romantisasi masa
lalu—yang sering kali berakibat pada penolakan terhadap
perubahan sosial yang mendesak atau kemajuan ekonomi
yang rasional.

Di sisi  lain, pemikiran borjuis-demokratis
menawarkan kepercayaan pada kekuatan intelektualisme
dan diskusi. Mereka menciptakan mekanisme "konflik
damai" melalui parlemen, pemilu, dan debat untuk
menghindari  kekerasan kelas. Namun, Mannheim
mengkritik kenaifan perspektif ini yang sering kali tidak
menyadari batas rasionalitasnya sendiri; mereka lupa
bahwa tidak semua konflik fundamental di dunia dapat
diselesaikan semata-mata melalui diskusi atau rapat.

Ketiga ilustrasi di atas menunjukkan bahwa realitas
politik dan historis hanya menampakkan sebagian
wajahnya pada masing-masing kubu. Masing-masing
memili kebenaran-kebanran yang bersifat parsial. 10leh
karena itu, Mannheim menekankan urgensi sebuah
integrasi sudut pandang. [a menegaskan bahwa setiap

perspektif perlu dilengkapi oleh perspektif lainnya untuk



38

membentuk  keseluruhan ~ yang  utuh.  Proses
pengintegrasian inilah yang ia sebut sebagai konsep
sintesis: sebuah upaya untuk memadukan kebenaran-
kebenaran parsial yang tersebar dalam beragam gaya
berpikir, lalu menyatukannya ke dalam sebuah
pemahaman totalitas.>*

Menurut Mannheim, tugas sintesis ini merupakan
tanggung jawab kaum intelegensia yang dinilainya lebih
bebas dari pengaruh kepentingan kelas tertentu. Meskipun
latar belakang mereka sangat terdiferensiasi, terdapat satu
ikatan sosiologis yang mempersatukan kelompok
cendekiawan tersebut, yakni pendidikan yang mengikat
mereka bersama secara meyakinkan.®

Sosiologi pengetahuan, sebagaimana dirumuskan
oleh Karl Mannheim, memiliki dua fungsi utama: sebagai
suatu teori dan sebagai metode riset sosiologis-historis.>®
Sebagai  teori, sosiologi pengetahuan bertujuan
menganalisis hubungan antara bentuk-bentuk
pengetahuan dengan konteks kehidupan historis tempat
pengetahuan itu tumbuh dan berkembang.®’ Sementara

sebagai metode riset, pendekatan ini bertumpu pada

% Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, pp. 153-60.

55 Ibid., pp. 162-3.

% Ibid., p. 290.

57 Ibid., p. 287.



39

analisis konkret atas dokumen atau teks dengan
memanfaatkan perangkat yang telah teruji dalam disiplin
lain, seperti filologi dan sejarah seni. Terutama dalam
studi gaya dan suksesi stilistis, Mannheim menilai bahwa
teknik-teknik dari bidang tersebut—misalnya dalam
penentuan tanggal dan konteks historis suatu karya—telah
mencapai kematangan metodologis yang dapat diadaptasi
dalam kerangka kerja sosiologi pengetahuan.®®

Dalam kerangka metode sosiologis-historis inilah,
Mannheim  mengembangkan  konsep imputasi
(Imputation), yakni proses penyandaran atau pengaitan
ide-ide, sistem pemikiran, atau gaya berpikir tertentu
kepada aktor-aktor sosial yang membawanya—baik kelas
sosial, kelompok, maupun lapisan masyarakat tertentu.>®
Dalam praktiknya, Mannheim membagi pendekatan
imputasi ini ke dalam tiga tahapan utama: imputasi
makna, imputasi faktual, dan imputasi sosiologis.

Pertama, imputasi makna (sinngemdfe Zurechnung)
bertujuan untuk merekonstruksi keseluruhan sistem
pemikiran atau Weltanschauung (pandangan dunia) yang
tersirat dalam suatu ekspresi intelektual. Pada tahap ini,
peneliti menafsirkan teks, wacana atau dokumen untuk

mengidentifikasi struktur koheren dari makna-makna

%8 Ihid., p. 333.
% Arthur Child, “The Problem of Imputation in the Sociology of
Knowledge”, Ethic, vol. 51, no. 2, p. 200.



40

yang terkandung di dalamnya. Serangkaian gagasan yang
tersebar terlebih dahulu ditautkan pada sebuah “gaya
berpikir dan perspektif yang integral”’, misalnya
liberalisme atau konservatisme. Fokus utamanya adalah
memahami bagaimana ide-ide tertentu saling berkaitan
dalam membentuk suatu pola pikir yang khas, meskipun
pola itu tidak selalu dikemukakan secara eksplisit oleh
subjek historisnya.

Kedua, imputasi faktual (Faktizititszurechnung)
berfungsi sebagai verifikasi historis terhadap hasil
rekonstruksi makna sebelumnya. Prosedur analisis pun
berbalik arah dari tahapan pertama: yang dipertanyakan
bukan lagi struktur ideal dari suatu gaya berpikir,
melainkan “sejauh mana kelompok seperti kaum liberal
atau konservatif benar-benar berpikir dan bertindak dalam
kerangka tersebut.” Pertanyaannya bukan hanya apa arti
dari suatu sistem pemikiran, tetapi juga: sejauh mana
sistem itu benar-benar diyakini, dihayati, dan dijalani oleh
para pelaku sejarahnya? Di sini, peneliti mencari bukti
empiris tentang bagaimana dan sejauh mana sebuah pola
pikir diinternalisasi oleh kelompok sosial tertentu.
Dengan demikian, yang dikaji adalah sejarah aktual dari
suatu gaya berpikir dalam realitas sosialnya.

Ketiga,  imputasi  sosiologis  (soziologische

Zurechnung) memperluas cakupan analisis ke dimensi



41

struktural dan historis yang lebih mendalam. Fokus utama
pada tahap ini adalah menelusuri bagaimana suatu sistem
pemikiran muncul, menyebar, dan berfungsi dalam
konfigurasi sosial tertentu. Pada tahap ini, sistem
pemikiran tidak lagi dipahami sebagai produk individual
semata, melainkan sebagai ekspresi dari posisi sosial,
kepentingan kelompok, konflik kelas, dan dinamika
historis yang melingkupinya. Analisis diarahkan untuk
menelusuri bagaimana suatu pandangan dunia—baik
konservatif, revolusioner, reformis, maupun
tradisionalistik—muncul, menyebar, serta menjalankan
fungsi tertentu dalam struktur sosial. Bentuk dan variasi
gaya berpikir ditelusuri dari dua sumber utama, yakni
komposisi kelompok sosial dan pola stratifikasi yang
mengekspresikan diri dalam cara berpikir mereka.®
Selain itu, terkait konsep Weltanschauung-nya, Karl
Mannheim membedakan tiga lapisan makna yang
terkandung dalam setiap produk budaya, yaitu makna
objektif, makna ekspresif, dan makna dokumenter atau

evidensial %!

60 Mannheim, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, pp. 334-6. Lihat juga Speier, “Karl Mannheim’s ‘Ideology and
Utopia’”, pp. 193-4.

61 Karl Mannheim, Essays on The Sociology of Knowledge, ed. by
Paul Kecskemeti (London: Routledge&Paul Kegan, 1952), p. 43.



42

Pada objek alamiah (natural object), penyelidikan
biasanya berhenti pada lapisan makna objektif saja, yakni
makna yang bersumber dari dirinya sendiri, tanpa perlu
dihubungkan dengan sesuatu di luar dirinya. Artinya,
objek alamiah dapat dipahami sepenuhnya melalui
struktur dan hukum internalnya.

Berbeda halnya dengan produk budaya atau objek
ilmu sosial, yang tidak dapat dipahami secara utuh jika
hanya berhenti pada makna objektif. Pemahaman yang
penuh baru dapat dicapai apabila kita juga memperhatikan
dua lapisan makna lainnya. Selain makna yang tampak
secara literal dan lahiriah (makna objektif), produk
budaya juga harus dipahami sebagai ungkapan dari
sesuatu yang lebih dalam dan samar (makna ekspresif),
serta sebagai dokumen atau bukti yang merekam sesuatu
yang lebih luas dari dirinya sendiri (makna dokumenter).%?
Makna ekspresif tidak dapat dipisahkan dari subjek dan
arus kesadaran atau pengalaman batinnya.®® Sedang
makna dokumenter adalah makna yang tidak disadari oleh
pelaku, tetapi terdokumentasi dalam tindakannya,
mengungkap karakter, pandangan dunia, atau struktur

1.64

sosial.”* Makna yang terakhir inilah yang paling luas dan

terjadi bersamaan dengan keseluruhan pandangan dari

%2 [bid., p. 44.
% Jbid., p. 46.
% Ibid., p. 47.



43

suatu zaman (weltanschaung).®®

Untuk memperjelas konsep lapisan makna dalam teori
imputasi Karl Mannheim, ia mengajukan sebuah ilustrasi
konkret. Mannheim menggambarkan suatu peristiwa
sederhana: “Saya berjalan di jalan bersama seorang
teman, di sudut jalan berdiri seorang pengemis, teman
saya memberinya sedekah.”

Pada lapisan paling dasar, peristiwa tersebut dapat
dipahami melalui apa yang tampak secara lahiriah. Sosok
di sudut jalan dipahami sebagai pengemis, teman
Mannheim sebagai pemberi bantuan, dan uang yang
diserahkan sebagai sedekah. Dari struktur relasi sosial
semacam ini, makna yang segera tertangkap adalah
pertolongan—yakni tindakan seseorang yang memiliki
kelebihan harta membantu individu yang membutuhkan.
Makna ini dapat dipahami tanpa perlu mengetahui niat
batin sang pemberi sedekah. Cukup dengan memahami
konvensi sosial mengenai sedekah dan relasi antara
pemberi dan penerima, peristiwa tersebut sudah bermakna
sebagai tindakan bantuan. Inilah yang oleh Mannheim
disebut sebagai makna objektif (objective meaning), yakni

makna yang bersifat impersonal, relatif stabil, dan dapat

 Andy Dermawan, “Dialektika Teori Kritis Mazhab Frankurt dan

Sosiologi Pengetahuan”, Jurnal Sosiologi Reflektif, vol. 8, no. 1 (2013), p.

334.



44

ditangkap secara intersubjektif tanpa merujuk pada intensi
psikologis individu.

Namun, di balik makna objektif tersebut, terdapat
lapisan makna yang lebih dalam, yaitu makna ekspresif
(expressive meaning). Pada level ini, tindakan memberi
sedekah  tidak lagi dipahami semata sebagai
“pertolongan”, melainkan sebagai ekspresi niat batin
tertentu. Sang pemberi mungkin tidak hanya bermaksud
membantu  secara  material, tetapi juga ingin
menyampaikan rasa simpati, belas kasih, atau empati—
baik kepada pengemis maupun kepada saya sebagai orang
yang menyaksikan tindakan tersebut. Dalam konteks ini,
tindakan yang sama memuat makna tambahan yang tidak
selalu memiliki penamaan terminologis yang baku, tetapi
berkaitan erat dengan dunia batin pelaku. Berbeda dari
makna objektif, makna ekspresif bersifat personal,
historis, dan hanya dapat dipahami dengan merujuk pada
kesadaran aktual serta maksud subjektif individu yang
bertindak.

Lebih jauh lagi, Mannheim mengemukakan lapisan
makna yang paling dalam, yakni makna dokumenter
(documentary meaning). Makna ini tidak dimaksudkan
dan tidak disadari oleh pelaku, tetapi justru
“terdokumentasi” dalam tindakannya. Pada lapisan ini,

tindakan memberi sedekah dapat ditafsirkan sebagai



45

indikator dari disposisi kepribadian tertentu, habitus
sosial, atau bahkan pandangan dunia yang lebih luas—
misalnya sikap paternalistik, kecenderungan mencari
pengakuan moral (tindakan munafik), atau ekspresi dari
struktur sosial tertentu. Fokus analisis tidak lagi tertuju
pada apa yang dilakukan secara objektif atau apa yang
dimaksudkan secara subjektif, melainkan pada apa yang
diungkapkan tindakan tersebut tentang posisi sosial,
karakter, dan Weltanschauung pelaku. Dalam makna
dokumenter, suatu tindakan selalu menunjuk melampaui
dirinya sendiri dan menjadi jejak dari konfigurasi sosial-

historis yang melahirkannya.5®

Metode Penelitian

Metode penelitian merupakan dasar bagi ketentuan
analogi dari hasil penelitian dengan pendekatan yang
relevan. Untuk mempermudah memahami cara kerja

penelitian berikut metodologi yang digunakan:

1. Jenis Penelitian
Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian
kualitatif berbasis studi kepustakaan (/ibrary
research). Jenis ini dipilih karena fokus penelitian

tertuju pada analisis teks-teks tafsir dan pemikiran

6 Mannheim, Essays on The Sociology of Knowledge, pp. 44—6.



46

teologis yang bersifat normatif-argumentatif, bukan

pada data lapangan.

Sumber Data

Penelitian ini bertumpu pada dua jenis sumber
data, yaitu sumber primer dan sumber sekunder.
Sumber primer dalam penelitian ini adalah Tafsir al-
Kabir (Mafatih al-Ghayb) karya Fakhr al-Din al-
Razi, yang merepresentasikan tafsir teologis bercorak
Asy‘ariyah, serta Tafsir  al-Kasysyaf'karya al-
Zamakhsyari, yang mencerminkan corak teologi
Mu‘tazilah.

Adapun sumber sekunder meliputi karya-karya
ilmiah, seperti buku, artikel jurnal, disertasi, serta
penelitian terdahulu yang berkaitan dengan tema ini,
baik dalam bidang tafsir, ilmu kalam, maupun teori
sosiologi pengetahuan. Termasuk pula di dalamnya
adalah kajian-kajian tentang pendekatan
hermeneutik, kritik ideologi, dan epistemologi tafsir,
baik dalam tradisi Islam klasik maupun dalam
diskursus tafsir kontemporer.

Selain itu, buku Karl Mannheim yang telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia dengan
judul Ideologi dan Utopia: Menyikap Kaitan Pikiran
dan Politik juga menjadi salah satu rujukan utama

dalam penelitian ini. Karya tersebut memuat gagasan-



47

gagasan kunci dalam teori sosiologi pengetahuan,
khususnya mengenai bagaimana posisi sosial,
orientasi ideologis, dan afiliasi keagamaan (termasuk
teologis) dapat memengaruhi konstruksi makna
dalam proses pemikiran termasuk dalam penafsiran

al-Qur’an.

3. Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini
dilakukan melalui studi kepustakaan (library
research) atau studi dokumen/teks. Metode ini
merupakan  salah  satu  pendekatan  dalam
pengumpulan data kualitatif dengan cara menelaah
dan menganalisis dokumen-dokumen yang ditulis
oleh subjek penelitian itu sendiri maupun oleh pihak
lain yang membahas subjek tersebut.®” Studi
dokumen dilakukan dengan cara menelusuri,
mengkaji, dan menganalisis secara mendalam
berbagai karya tulis yang menjadi sumber primer
maupun sekunder. Dokumen yang dianalisis dapat
berupa tulisan, gambar, catatan harian, sejarah hidup,
peraturan,  kebijakan, = maupun  karya-karya

monumental seseorang.

67 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitan Kualitatif (Bandung:
Harfa Creative, 2023), p. 63.



48

Pengumpulan data primer dilakukan dengan
membaca langsung Tafsir al-Kabir (Mafatih al-
Ghayb) karya Fakhr al-Din al-Razi, dan Tafsir al-
Kasysyaf karya al-Zamakhsyari. Proses ini dilakukan
dengan cara mencatat, mengklasifikasikan, dan
mengorganisasi  kutipan-kutipan  penting yang
berkaitan dengan konsep muhkam dan mutasyabih,
serta keterkaitannya dengan konstruksi pemikiran
teologis dalam setiap tradisi.

Sementara itu, pengumpulan data sekunder
dilakukan dengan menelusuri literatur akademik yang
dapat memberikan konteks historis, metodologis, dan
teoritis terhadap perkembangan tafsir dan teologi
dalam Islam. Literatur sekunder tersebut mencakup
buku-buku sejarah pemikiran Islam, studi tafsir,
kajian ilmu kalam, serta teori-teori sosial dan
epistemologi  tafsir. ~ Sumber-sumber tersebut
diperoleh dari perpustakaan, repositori akademik,
jurnal ilmiah, serta sumber digital terpercaya yang

relevan.

Teknik Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan
dengan menggunakan pendekatan interpretatif
(Interpretative Approach), yaitu pendekatan yang

menekankan pemahaman mendalam terhadap teks



49

atau literatur untuk memberikan penjelasan terhadap
teks yang dikaji.®® Sub-pendekatan yang digunakan
meliputi pendekatan histori (historical approach) dan
pendekatan sastra (literary approach). Pendekatan
historis digunakan untuk menjelaskan aspek-aspek
sejarah dari teks tafsir yang diteliti, meliputi
keterkaitannya dengan kondisi sosial saat tafsir
tersebut disusun, keterpengaruhan pengarangnya oleh
penafsir sebelumnya, dan pengaruhnya terhadap
penafsir pada masanya dan sesudahnya (atau resepsi
oleh penafsir 1ain).%° Adapun pendekatan sastrawi
digunakan  untuk  memperoleh  pengetahuan/
kandungan informasi dengan cara memahami simbol-
simbol bahasa pada sebuah teks, baik simbol/makna
tersebut eksplisit maupun implisit.”

Adapun analisis yang digunakan dalam
penelitian ini 1alah analisis eksplanatori (explanatory
analysis) 1alah suatu analisis yang berfungsi memberi
penjelasan yang lebih mendalam daripada sekadar
mendeskripsikan atau memaparkan

kandungan/makna teks tafsir.”* Sebagai landasan

8 Sahiron Syamsuddin, “Pendekatan dan Analisis dalam Penelitian
Teks Tafsir”, SUHUF, vol. 12, no. 1 (2019), p. 138.

8 Ibid.

™ Ibid.

"l Henry Van Laer et al. (trans.), Filsafat Sain (Yogyakarta: LPMI,
1995), p. 117.



50

teoretis, penelitian ini menggunakan teori sosiologi
pengetahuan Karl Mannheim, yang memandang
bahwa  pengetahuan, termasuk pengetahuan
keagamaan, tidak pernah bebas nilai, tetapi selalu
terikat pada konteks sosial, ideologis, dan historis
tertentu. Dengan teori ini, analisis dilakukan untuk
menelusuri bagaimana posisi sosial, afiliasi mazhab,
dan konstruksi dunia mufassir memengaruhi cara
mereka memahami dan mengartikulasikan konsep
muhkam dan mutasyabih. Tafsir dalam hal ini
diposisikan bukan hanya sebagai produk tafsir
terhadap ayat, tetapi juga sebagai medium artikulasi
dan reproduksi wacana teologis yang sarat makna
ideologis.

Selain itu, penelitian ini menggunakan metode
komparatif (comparative research / al-bahth al-
mugarin), yaitu membandingkan objek yang
memiliki  karakteristik serupa dengan tujuan
memperjelas suatu prinsip atau gagasan.’?> Melalui
pendekatan ini, penulis akan mengidentifikasi
persamaan dan perbedaan konsep muhkam—
mutasyabih antara al-Zamakhsyari dan al-Razi.

Selanjutnya, penelitian ini akan menilai kelebihan

2 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, 10th
edition (Yogyakarta: IDEA Press, 2025), p. 117.



51

dan kekurangan pemikiran masing-masing tokoh.
Yang terpenting, sebagai kontribusi orisinal
penelitian, penulis berupaya merumuskan sintesis
kreatif yang memadukan keunggulan dari kedua
pemikiran  tersebut  sekaligus  mengeliminasi
kelemahannya, sehingga menghasilkan sebuah
konstruksi pemikiran baru yang memiliki karakter

tersendiri.”

G. Sistematika Pembahasan

Adapun sistematika pembahasan dalam tesis ini
terdiri atas lima bab yang tersusun secara logis dan
berkesinambungan untuk menjawab rumusan masalah
serta mencapai tujuan penelitian. Adapun pembagiannya
sebagai berikut:

Bab I merupakan pendahuluan yang memuat latar
belakang masalah yang melandasi pentingnya kajian ini,
yakni adanya keterkaitan antara bangunan teologi Islam
dan keragaman penafsiran terhadap konsep muhkam dan
mutasyabih. Selain itu, bab ini juga menguraikan rumusan
masalah, tujuan penelitian, signifikansi teoritis, dan
praktis, serta tinjauan pustaka terhadap karya-karya
terdahulu yang relevan. Dalam bab ini dijelaskan pula

kerangka teori yang digunakan, yaitu pendekatan

8 Ibid., pp. 120-1.



52

sosiologi pengetahuan Karl Mannheim, yang memandang
bahwa pengetahuan tidak bebas nilai dan selalu
dipengaruhi oleh posisi sosial dan ideologis subjeknya.
Metode penelitian, jenis data, serta sistematika penulisan
juga dipaparkan secara ringkas untuk memberikan
gambaran awal atas struktur keseluruhan tesis.

Adapun Bab II membahas diskursus muhkam—
mutasyabih secara umum dan komprehensif. Bab ini
memetakan ragam perdebatan klasik dan kontemporer
terkait definisi muhkam dan mutasyabih, indikator ihkam
dan tasyabuh, serta klasifikasi ayat-ayatnya. Pembahasan
disusun berdasarkan beragam pandangan yang bersumber
dari literatur ‘uliim al-Qur’an, karya-karya tafsir lintas
mazhab, serta pandangan mufasir dari berbagai periode
sejarah. Dengan demikian, bab ini berfungsi sebagai
landasan konseptual dan historis bagi analisis pada bab-
bab selanjutnya.

Bab III menyajikan biografi intelektual al-
Zamakhshar1 dan Fakhr al-Din al-Razi, sekaligus
menguraikan pokok-pokok teologis mazhab Mu‘tazilah
dan Asy‘ariyah yang melatari pemikiran keduanya.
Selanjutnya, bab ini menghadirkan analisis dialektis-
komparatif atas penafsiran kedua mufasir terhadap QS Al
‘Imran [3]:7, QS al-Zumar [39]:23, dan QS Hud [11]:1.

Dalam konteks ini dibahas konsep-konsep kunci seperti



53

definisi dan kategorisasi muhkam—mutasyabih, posisi
ta’wil, serta contoh konkret penafsiran terhadap ayat-ayat
yang tergolong mutasyabih. Analisis ini bertujuan
mengidentifikasi pola penafsiran yang dominan sekaligus
menyingkap perbedaan mendasar dalam pendekatan
hermeneutis dan teologis keduanya. Bab ini berfungsi
sebagai basis data dan analisis awal bagi pembacaan
teoretis pada bab selanjutnya.

Selanjutnya, Bab I'V merupakan inti analisis tesis ini,
yaitu pembacaan kritis terhadap penafsiran al-
Zamakhshar1 dan al-Razi dengan menggunakan
pendekatan sosiologi pengetahuan Karl Mannheim.
Dalam bab ini, konsep-konsep utama Mannheim—seperti
tahapan imputasi, pembagian lapisan makna, serta
kategori ideologi dan utopia—diaplikasikan pada data
penafsiran kedua mufasir terhadap QS Al ‘Imran [3]:7, QS
al-Zumar [39]:23, dan QS Hud [11]:1. Pendekatan ini
digunakan untuk menunjukkan bahwa tafsir tidak pernah
sepenuhnya netral, melainkan senantiasa terikat dengan
konteks sosial, politik, dan keagamaan yang membentuk
horizon berpikir penafsir. Pada bagian akhir bab ini
disajikan sintesis kreatif yang berupaya mengintegrasikan
kelebihan dari masing-masing corak pemikiran, dengan
tujuan meminimalkan bias teologis dan memperkuat

objektivitas kritis dalam kajian muhkam-mutasyabih.



54

Adapun Bab V merupakan bagian penutup yang
menyajikan  kesimpulan umum dari keseluruhan
pembahasan. Dalam bab ini akan dirumuskan kembali
temuan utama dari setiap bab, sekaligus menjawab
rumusan masalah secara sistematis. Bab ini juga
memberikan refleksi kritis atas proses penelitian serta
menawarkan beberapa rekomendasi untuk pengembangan
studi lebih lanjut terhadap studi ulumul Qur’an, terutama
konsep muhkam-mutasyabih. Tesis ini juga diharapkan
dapat memberikan kontribusi yang bermakna dalam
menghubungkan studi Al-Qur'an dan tafsir melalui

pendekatan interdisipliner yang kritis.



BABV
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini mengkaji konsep muhkam—mutasyabih
sebagaimana termaktub dalam QS Hud [11]:1, QS al-
Zumar [39]:23, dan QS Ali ‘Imran [3]:7 melalui Tafsir al-
Kasysydf'karya al-Zamakhsyar1 sebagai representasi tafsir
Mu‘tazilah dan Tafsir Mafatih al-Ghayb karya Fakhr al-
Din al-Razi sebagai representasi tafsir Asy‘ariyah.
Analisis dilakukan dengan menggunakan teori sosiologi
pengetahuan Karl Mannheim untuk mengungkap faktor-
faktor yang membentuk dan memengaruhi perbedaan
penafsiran kedua mufasir terhadap konsep muhkam dan
mutasyabih sebagai salah satu tema sentral dalam ‘uliim
al-Qur’an. Berdasarkan analisis yang telah dilakukan,
penelitian ini menghasilkan beberapa temuan penting.

Terkait penafsiran QS Hiuid [11]:1 yang menyatakan
bahwa seluruh ayat al-Qur’an bersifat muhkam, al-
Zamakhsyart dan al-Razi sepakat bahwa istilah muhkam
dalam ayat tersebut tidak merujuk pada pembagian teknis
muhkam—mutasyabih sebagaimana dikenal dalam ‘ulim
al-Qur’an, melainkan pada konsep kemukjizatan (i jaz)
al-Qur’an. Menurut keduanya, ayat tersebut menegaskan
kesempurnaan struktur, koherensi, dan kekokohan al-

Qur’an yang tidak dapat ditandingi oleh teks lain.

246



247

Kesepakatan serupa juga tampak dalam penafsiran
QS al-Zumar [39]:23. Kedua mufasir menafsirkan istilah
mutasyabih dalam ayat ini sebagai keserupaan dan
keselarasan antarayat al-Qur’an, baik dari segi makna
maupun tujuan. Ayat-ayat al-Qur’an saling membenarkan
dan menguatkan satu sama lain, sehingga tidak mungkin
mengandung kontradiksi internal. Dalam konteks ini,
mutasyabih tidak dipahami sebagai kesamaran makna,
melainkan sebagai keserasian pesan yang menjadi bagian
dari i jaz al-Qur’an.

Perbedaan penafsiran secara lebih jelas muncul dalam
pembacaan QS Ali ‘Imran [3]:7, ayat yang sejak lama
menjadi pusat perdebatan dalam kajian muhkam—
mutasyabih. Dalam pandangan al-Zamakhsyari, ayat
muhkam adalah ayat-ayat yang redaksinya jelas, kokoh,
dan terjaga dari kemungkinan kerancuan makna atau
penafsiran ganda. Sebaliknya, ayat mutasyabih adalah
ayat-ayat yang redaksinya masih samar dan membuka
ruang bagi beragam kemungkinan makna. Dengan
pendekatan rasional khas Mu‘tazilah, al-Zamakhsyari
menilai bahwa pembedaan muhkam dan mutasyabih pada
dasarnya dapat ditangkap oleh akal melalui kejelasan atau
ketidakjelasan redaksi ayat.

Sementara itu, al-Razi merumuskan konsep muhkam—

mutasyabih secara lebih konseptual dan sistematis.



248

Menurutnya, ayat muhkam mencakup nass, yaitu lafaz
yang hanya mengandung satu kemungkinan makna, serta
zahir, yaitu lafaz yang memiliki makna dominan
meskipun masih memungkinkan makna lain. Adapun ayat
mutasyabih meliputi mujmal, yakni lafaz yang memiliki
lebih dari satu makna dengan kekuatan yang relatif sama,
dan mu’awwal, yaitu lafaz yang makna lahiriahnya
ditinggalkan demi makna lain yang dianggap lebih sesuai
dengan prinsip rasional dan teologis.

Dalam hal metode penafsiran, kedua mufasir sepakat
bahwa ayat-ayat mutasyabih harus dikembalikan kepada
ayat-ayat muhkam. Namun, terdapat perbedaan dalam
pendekatan praktisnya. Al-Zamakhsyari lebih memilih
ta’wil secara rasional terhadap ayat-ayat mutasyabih,
sedangkan al-Razi cenderung mengedepankan sikap
tafwid dengan menahan diri dari penetapan makna yang
pasti, meskipun dalam praktiknya ia juga melakukan
ta 'wil ketika makna lahir dianggap bermasalah.

Adapun perbedaan pandangan al-Zamakhsyari dan
al-Razi mengenai konsep muhkam—mutasyabih tidak
dapat dilepaskan dari konteks sosial dan historis yang
melingkupi keduanya. Jika dibaca melalui teori sosiologi
pengetahuan Karl Mannheim, perbedaan tersebut berakar
pada cara pandang dasar (weltanschauung) yang

membentuk penafsiran masing-masing. Penafsiran al-



249

ZamakhsyarT bertumpu pada cara pandang Mu‘tazilah,
sedangkan penafsiran al-Razi berpijak pada kerangka
Asy‘ariyah. Keduanya berbicara dari dalam horizon
pemikiran kelompoknya masing-masing, baik disadari
maupun tidak disadari.

Secara lebih spesifik, konsep muhkam—mutasyabih
al-Zamakhsyari merupakan bagian dari  proses
pematangan konsep tersebut dalam tradisi Mu‘tazilah.
Bersama al-Jusysyami dan al-Qadi ‘Abd al-Jabbar—yang
sanad keilmuannya berlabuh pada keduanya—al-
Zamakhsyarm memantapkan konsep muhkam—mutasyabih
dalam tradisi Mu‘tazilah muta’akhkhirin, setelah pada
fase Mu‘tazilah awal masih dijumpai beragam
pendekatan. Dalam kerangka ini, Mu‘tazilah cenderung
membatasi muhkam—mutasyabih pada ayat-ayat teologis
semata.

Sebaliknya,  al-Razi = mengkritik  pendekatan
Mu‘tazilah yang ia anggap cenderung reduksionis dan
menawarkan pendekatan baru yang menurutnya lebih
objektif. Dengan mensintesiskan pemikiran al-Juwayni
dan al-Ghazali, al-Razi merumuskan konsep muhkam—
mutasyabih yang baru dalam tradisi Asy‘ariyah, yang
kemudian diitkuti dan dikembangkan oleh kalangan
Asy‘ariyah pada periode-periode sesudahnya. Berbeda

dengan al-Zamakhsyari yang memfokuskan muhkam—



250

mutasyabih terutama pada aspek teologis, konsep
muhkam—mutasyabih versi al-Razi lebih akomodatif
karena juga mencakup dimensi hukum fikih, tidak terbatas
pada isu-isu teologis semata..

Dalam kerangka imputasi makna Mannheim,
perbedaan ini dapat ditelusuri melalui tiga lapisan makna.
Pada lapisan makna objektif, penafsiran al-Zamakhsyari
dan al-Razi menunjukkan banyak titik temu dan relatif
belum tampak dipengaruhi secara langsung oleh
kepentingan teologis. Keduanya memulai penafsiran dari
analisis kebahasaan dan penggunaan akal yang dianggap
sehat, serta sama-sama menolak adanya pertentangan
antara al-Qur’an dan rasio.

Pada lapisan makna ekspresif, mulai terlihat intensi
dan kecenderungan pribadi masing-masing mufasir. Pada
al-Zamakhsyari, makna ekspresif tercermin dalam
upayanya menegaskan bahwa aspek ihkam dan tasyabuh
ayat-ayat al-Qur’an terutama bertumpu pada kekokohan
dan kejernihan redaksi. Penekanan ini sejalan dengan
orientasi rasional Mu‘tazilah yang memandang kejelasan
bahasa sebagai dasar utama dalam memahami teks wahyu.

Sementara itu, pada al-Razi, makna ekspresif tampak
dalam kehendaknya untuk merumuskan penjelasan yang
dianggap lebih mapan dan layak dijadikan pegangan umat

Islam, sebagaimana pendekatan yang dikembangkan para



251

ulama penyelidik (muhaqqiqin). Sikap ini mencerminkan
ambisi intelektual al-Raz1 untuk tampil sebagai perumus
kerangka pemahaman yang sistematis dan metodologis,
bukan sekadar pengulang atau pembela pandangan
mazhab tertentu, meskipun ia tetap bergerak dalam
horizon Asy‘ariyah.

Lapisan makna dokumenter memperlihatkan dengan
lebih jelas cara pandang dasar masing-masing mufasir.
Penafsiran al-Zamakhsyari yang memahami ayat-ayat
muhkam sebagai ayat-ayat dengan redaksi yang kokoh,
jelas, dan terjaga dari kerancuan makna, serta
keterbukaannya terhadap fa 'wil, berkaitan erat dengan
prinsip-prinsip teologi Mu‘tazilah. Sebaliknya, penafsiran
al-Razi terhubung kuat dengan cara pandang Asy‘ariyah,
khususnya sebagaimana dirumuskan oleh al-Juwayn1 dan
al-Ghazali. Sikap kehati-hatiannya terhadap ta 'wil, serta
kecenderungannya untuk menggabungkan antara ta 'wil
dan fafwid, mencerminkan metode Asy‘ariyah yang tidak
sepenuhnya menolak ta ‘wil, tetapi juga tidak memberinya
kebebasan tanpa batas.

Dalam perspektif Mannheim, posisi sosial kedua
mufasir turut memengaruhi arah pemikiran mereka. Al-
Zamakhsyari, sebagai tokoh Mu‘tazilah yang hidup dalam
posisi sosial dan intelektual yang relatif termarjinalkan,

dapat dibaca membawa corak pemikiran yang bersifat



252

utopis, dalam arti Mannheimian. Pemikirannya
merepresentasikan visi teologis yang berusaha menantang
dominasi Asy‘ariyah sebagai arus utama teologi Sunni.
Sebaliknya, pemikiran al-Razi berfungsi sebagai ideologi
dalam pengertian sosiologis, karena berkembang dalam
konteks Asy‘ariyah yang telah memperoleh legitimasi
luas dan menempati posisi dominan dalam struktur
keagamaan Sunni.

Berdasarkan pembacaan ini, kedua pemikiran
tersebut kemudian disintesiskan dengan mengambil
kategori muhkam—mutasyabih ala al-Razi yang relatif
lebih lentur dan mampu mengakomodasi penekanan
rasional al-Zamakhsyari. 7a 'wil ala al-Zamakhsyar1 dapat
diterima sebagai metode penafsiran, namun tanpa klaim
kebenaran mutlak, sebagaimana sikap kehati-hatian
epistemik al-Razi. Sintesis ini diperkuat dengan
menerapkan gagasan Gadamer tentang fusion of horizons,
sehingga subjektivitas penafsir tidak dihapus, tetapi
disadari dan dikendalikan dalam proses dialog antara teks,
tradisi, dan penafsir.

Novelty penelitian ini terletak pada dua aspek utama.
Secara metodologis, penelitian ini menerapkan teori
sosiologi pengetahuan Karl Mannheim secara operasional
dan bertahap dalam pembacaan tafsir muhkam—

mutasyabih melalui analisis makna objektif, ekspresif,



253

dan dokumenter. Pendekatan ini melampaui kajian tafsir
konvensional dengan menampilkan secara sistematis
peran konteks sosial, posisi intelektual, dan orientasi
teologis mufasir dalam membentuk konstruksi makna
muhkam dan mutasyabih.

Secara konseptual, penelitian ini menawarkan sintesis
penafsiran yang mengintegrasikan rasionalitas al-
Zamakhsyar1 dan kehati-hatian epistemik al-Razi,
sehingga ta ‘'wil dipahami sebagai metode yang sah tanpa
klaim kebenaran mutlak. Dengan memanfaatkan konsep
ilmputasi dan deologi—utopia sosiologi pengetahuan Karl
Mannheim, penelitian ini menegaskan bahwa perbedaan
tafsir muhkam—mutasyabih merefleksikan konteks sosial-
teologis mufasir, sekaligus memperkaya studi ‘ulam al-
Qur’an dengan pendekatan yang lebih reflektif dan
dialogis.

Saran

Sebagai penutup dari keseluruhan kajian, bagian ini
menyajikan rekomendasi teoretis dan praktis yang disusun
berdasarkan hasil analisis dan temuan penelitian,
Berdasarkan hasil penelitian, kajian muhkam—mutasyabih
perlu dikembangkan dengan tidak hanya menekankan
perbedaan  pendapat antarmazhab, tetapi  juga
memperhatikan latar belakang sosial, intelektual, dan

teologis para mufasir. Pendekatan sosiologi pengetahuan



254

Karl Mannheim terbukti membantu menjelaskan bahwa
perbedaan penafsiran al-Zamakhsyari dan al-Razi bukan
semata-mata disebabkan oleh perbedaan metode,
melainkan juga oleh cara pandang dan posisi keilmuan
yang melingkupi keduanya. Oleh karena itu, penelitian
selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian
tafsir yang lebih reflektif dan dialogis, dengan
memadukan penggunaan akal secara aktif dan sikap
kehati-hatian dalam menetapkan makna, khususnya dalam
memahami ayat-ayat mutasyabih.

Selain itu, penelitian ini menyarankan adanya kajian
lanjutan di masa mendatang terkait perbandingan antara
al-Zamakhsyar1 dan al-Baydawi, khususnya melalui tafsir
Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta 'wil yang kerap dipandang
oleh para ulama sebagai ikhtisar dari a/-Kasysyaf karya al-
Zamakhshari. Kajian ini dipandang penting dan menarik
karena dimensi Asyariyah pada diri al-Baydawi tidak
sekuat al-Razi, yang telah dikenal sebagai salah satu
punggawa besar Asy ‘ariyah. Di sisi lain, al-Baydaw1 juga
dikenal memiliki keterpengaruhan pemikiran Mu‘tazilah.
Dalam konteks ini, penelitian lanjutan diarahkan untuk
melihat kecenderungan al-Baydaw1 terhadap Asy ariyah
atau Mu 'tazilah dalam konsep muhkam—mutasyabih.

Adapun secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan

dapat mendorong sikap yang lebih terbuka dalam



255

menyikapi perbedaan tafsir al-Qur’an. Bagi mahasiswa,
pengajar, dan penafsir kontemporer, kesadaran bahwa
hasil penafsiran—terutama  terhadap ayat-ayat
mutasyabih—bersifat tidak sepenuhnya pasti dapat
menjadi dasar untuk menggunakan ta’wil secara
bertanggung jawab dan proporsional. Dengan cara ini,
perbedaan penafsiran tidak lagi dipahami sebagai sumber
konflik, melainkan sebagai bagian dari dinamika
keilmuan Islam yang memperkaya pemahaman terhadap

al-Qur’an.



256

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitan Kualitatif, Bandung:
Harfa Creative, 2023.

Al-Asy’ari, Abu Al-Hasan, Magalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf
al-Musallin, vol. 1, Kairo: Maktabah al-Nahdah al-
Misriyyah, 1950.

-—--, al-Luma’ fi al-Radd ala Ahl al-Zayg wa al-Bida’, Abu
Dhabi: Daar al-Hukama li al-Nasyr, 2021.

----, al-Ibanah an Ushiil al-Diyanah, Beirut: Daar Ibnu
Zaydun.

Albayrak, Ismail, “The Notions of Muhkam and Mutashabih
in the Commentary of Elmali’li Muhammad Hamdi
Yazir”, Journal of Qur anic Studies, vol. 5,no. 1,2003,
pp- 19-34.

al-Alwani, Thaha Jabir, al-Imam Fakhr al-Din wa
Musannafatuhu, ed. by Abd al->’Azim al-Dib, Kairo:
Daar al-Salaam, 2010.

Amin, Ahmad, Fajrul Islam, 10th edition, Beirut: Daar al-
Kitab al-Arabi, 1969.

Amin, Ahmad Syaifuddin, “Reinventing Konsep Muhkam-
Mutasyabih dan Pengembangannya dalam Tafsir al-
Qur’an Kontekstual”, JOURNAL OF QUR’AN AND
HADITH STUDIES, vol. 10, no. 2, pp. 179-202
[https://doi.org/10.1548/quhas.v10i2.195791.

al-Anbari, Abdurrahman Abu al-Barakat, Nazhat al-Alubba’ fi
Thabagqgat al-Adibba’, Zarqa, Jordania: Maktabah al-
Manar, 1985.

Arthur Child, “The Problem of Imputation in the Sociology of
Knowledge”, Ethic, vol. 51, no. 2, pp. 200-19.

al-Asfahani, Raghib, Mufradat Alfadz al-Qur’an, 4th edition,
Damaskus: Daar al-Qalam, 2009.



257

Asyur, Muhammad Thahir Ibn, al-Tahiir wa al-Tanwir, vol. 3,
Tunis: al-Daar al-Tunisiyyah li al-Nasyr, 1983.

al-Atsir, Abu al-Hasan Ali bin Ubay al-Kurm ’Izz al-Din Ibn,
al-Kamil fi al-Tarikh, vol. 10, Beirut: Daar al-Kitab al-
Arabiy, 1997.

Aulanni’am, Aulanni’am, “Muhkam-Mutasyabih dalam Kitab
Tafsir Al-Kabir karya Mugqatil Bin Sulaiman”,
SUHUF, wvol. 34, no. 1, 2022, pp. 65-73
[https://doi.org/10.23917/suhuf.v34i11.19860].

Azkiya, Nadia, Sutrisno, and Muhammad Arpah Nurhayat,
“Muhkam Dan Mutasyabih: Penafsiran Surah Ali
Imran Ayat 7 (Telaah Atas Tafsir Al-Mishbah Karya
Muhammad Quraish Shihab)”, As-Sahla, vol. 1, no. 2,
2025.

Azzahabi, Muhammad Husein, al-Tafsir wa al-Mufassirin,
vol. 1, Kairo: Maktabah Wahbah, 1976.

al-Baghawi, Abu Muhammad al-Husein bin Mas’ud, Ma alim
al-Tanzil fi Tafsir al-Qur’an, vol. 2, Riyadh: Daar
Thayyibah, 1997.

al-Baghdadi, Abdul Qahir bin Thahir, al-Farq baina al-Firg
wa Bayani al-Firgah al-Najiyah, Beirut: Daar al-Afaaq
al-Jadiidah, 1977.

Bahu, Musthafa, Aqaid al-Asyairah, Kairo: Maktabah al-
Islamiyah, 2012.

Batutah, Muhammad bin Abdillah bin Muhammad Abu
Abdillah Ibn, Tuhfat al-Nadzar fi Gharaib al-Amshar
wa Ajaib al-Asfar (Rihlah Ibn Batutah), vol. 3, Ribat:
Akadimiyyah al-Mamlakah al-Magribiyyah, 1417.

Bennet, David, “The Mu tazilite Movement (II): The Early
Mu'tazilites”, in The Oxford Handbook of Islamic
Theology, ed. by Sabine Schmidtke, New York: Oxford
University Press, 2016.



258

Bin Ramli, Harith, “The Predecessors of Ash‘arism: Ibn
Kullab, al-Muhasib1 and al-Qalanis1”, in The Oxford
Handbook of Islamic Theology, ed. by Sabine
Schmidtke, New York: Oxford University Press, 2016.

Bin Syeikh, Al-Arabi, 4sas Tafsir al-Qur’an al-Karim ’Inda
al-Mu tazilah.

al-Buti, Sa’id Ramadhan, Kubra al-Yaqiniyyat al-Kawniyyat,
Beirut: Daar al-Fikr al-Mua’sir, 1997.

Dardum, Abdulloh, “Teologi Asy’ari dalam Kitab Tafsir
(Analisa Metode Ta’wil Tafsilt dalam Memahami Ayat
Istiwa’)”, KALIMAH, vol. 15, no. 2, 2017, p. 149
[https://doi.org/10.21111/klm.v1512.1489].

Demeter, Tamas, “Three Genres of Sociology of Knowledge
and Their Marxist Origins”, Studies in East European
Thought, vol. 67, nos. 1-2, 2015, pp. 1-11
[https://doi.org/10.1007/s11212-015-9225-6].

Dermawan, Andy, “Dialektika Teori Kritis Mazhab Frankurt
dan Sosiologi Pengetahuan”, Jurnal Sosiologi
Reflektif, vol. 8, mno. 1, 2013, pp. 325-39
[https://doi.org/10.14421/jsr.v811.1921].

al-Dimasyqi, Abu al-Qastm Ali bin Hasan Ibn Asakir, Tabyin
Kadzb al-Muftart Fima Nusiba ila al-Imam Abi Hasan
al-Asyari, Kairo: Maktabah al-Azhariyyah li al-Turats,
2010.

Effendi, Rahmat, “Muhkam dan Mutasyabih dalam Al-
Qur’an: Refleksi Keyakinan dan Implikasi Terhadap
Corak Teologi Islam”, TAJDID: Jurnal Ilmu
Ushuluddin, vol. 20, no. 1, 2021, pp. 1-31
[https://doi.org/10.30631/tjd.v20i1.153].

Eljambaki, Gusnanda and Nur Ikhlas, “Reconsidering the
Existence of Muhkam and Mutasyabbih in
Contemporary Qur’anic Studies”, Takwil: Journal of
Quran and Hadith Studies, vol. 2, no. 1, 2023, pp. 19—
35 [https://doi.org/10.32939/twl.v2i1.2522].



259

Fadiah, Luthfi Hana and Deden Suparman, “Muhkam dan
Mutasyabih Dalam Al-Qur’an: Implikasi Teologis dari
Al-Muhkam dan Al-Mutasabbih dalam Al-Qur’an”,
Moral : Jurnal kajian Pendidikan Islam, vol. 1, no. 3,
2024, pp. 54-66
[https://doi.org/10.61132/moral.v1i3.82].

Fanani, Muhyar, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi
Pengetahuan sebagai Cara Pandang, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2008.

Faridho, Efin and Abusiri, “Klasifikasi Ayat-Ayat Muhkamat
dan Mutasyabihat menurut Al-Zamakhsyari dalam
Tafsir Al-Kasysyaf”, Hikmah: Journal of Islamic
Studies, vol. 17, 2021, pp- 31-47
[https://doi.org/10.47466/hikmah.v17i1.179].

al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad, al-
Mustasfa min “Ilm al-Usiil, vol. 1, Riyadh: Mu’assasah
Risalah, 1997.

al-Ghifari, Abd al-Rasul, al-Muhkam wa al-Mutasyabih, Qom:
Markaz al-Mushthafa al-Alamiy, 1431.

Griffel, Frank, “On Fakhr al-Din al-Razi’s Life and the
Patronage He Received”, Journal of Islamic Studies,
vol. 18, no. 3, 2007, pp- 313-44
[https://doi.org/10.1093/jis/etm029].

----, The Formation of Post-Classical Philosophy in Islam,
New York: Oxford University Press, 2021.

al-Hamadani, al-Qadhi Abd al-Jabbar, Mutasyabih al-Qur’an,
vol. 2, Kairo: Daar al-Turats, 1966.

----, al-Usul al-Khamsah, Kuwait City: Universitas Kuwait,
1998.

al-Hamawi, Abu Abdillah Yaqut bin Abdillah, Mu’jam al-
Udaba, vol. 6, Beirut: Daar al-Gharb al-Islamiy, 1993.

--—--, Mu’jam al-Udaba, vol. 3, Beirut: Daar al-Gharb al-
Islamiy, 1993.



260

----, Mu jam al-Buldan, vol. 2, Beirut: Daar al-Shadr, 1995.

Hamidi, Muhammad Hafizi Zul Arif and Ali Akbar,
“Pembahasan Ayat al-Muhkam dan al-Muhtasyabih”,
Jurnal Al-Sirat, vol. 25, no. 1, 2025, pp. 111-8
[https://doi.org/10.64398/alsirat.v2511.412].

Hamka, Hamka, ‘“Sosiologi Pengetahuan: Telaah atas
Pemikiran Karl Mannheim”, Scolae: Journal of
Pedagogy, vol. 3, no. 1, 2020, pp. 76-84
[https://doi.org/10.56488/scolae.v3il.64].

al-Huft, Ahmad Muhammad, al-Zamakhsyart, 2nd edition,
Kairo: al-Hayat al-Misriyyah al-Ammabh li al-Kitab.

Ibn Katsir, Abu al-Fida’ Ismail, al-Bidayah wa al-Nihayah,
vol. 15, Beirut: Daar Ibn Katsir, 2013.

Ibnu Taymiyah, Taqiyuddin Ahmad, A/-Iklil fi al-Mutasyabih
wa al-Ta 'wil, Iskandariah: Daar al-Iman, 2002.

Ibrahim, Lutpi, “Az-Zamakhshari: His Life and Works”,
Islamic Studies, vol. 19, no. 2, 1980, pp. 95-110.

al-Ifriki, Muhammad bin Mukrim bin Ali Ibnu Manziir, Lisan
al-Arab, vol. 12, Beirut: Darr Shadr, 1414.

----, Lisan al-Arab, vol. 13, Beirut: Darr Shadr, 1414.

Imdad, Muhammad, “Menjajaki Kemungkinan Islamisasi
Sosiologi Pengetahuan”, KALIMAH, vol. 13, no. 2,
2015, pp- 235-53
[https://doi.org/10.21111/klm.v1312.287].

Imron, Sayyid, Mugaddimah Mafatih al-Ghayb, Kairo: Daar
Hadits, 2012.

al-Irbili, Ibnu Khallikan Ahmad bin Muhammad, Wafayat al-
A yan wa-Anba’ Abna’ az-Zaman, vol. 5, Beirut: Daar
al-Shadr, 1994.

----, Wafayat al-A yan wa-Anbda’ Abna’ az-Zaman, vol. 2,
Beirut: Daar al-Shadr, 1994.



261

----, Wafayat al-A‘yan wa-Anba’ Abnd’ az-Zaman, vol. 4,
Beirut: Daar al-Shadr, 1994.

----, Wafayat al-A‘yan wa-Anba’ Abnd’ az-Zaman, vol. 3,
Beirut: Daar al-Shadr, 1994.

Jaffer, Tariq, Razi: Master of Quranic Interpretation and
Theological Reasoning, New York: Oxford University
Press, 2015.

al-Jawzi, Jamaluudin Abdurrahman, al-Muntazam fi Tarikh al-
Mulitk wa al-Umam, vol. 16, Beirut: Daar al-Kutub al-
[lmiyyah, 1996.

----, al-Muntazam fi Tarikh al-Mulitk wa al-Umam, vol. 15,
Beirut: Daar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1996.

al-Jusysyami, Abi Sa’d al-Muhsin bin Muhammad bin
Karramah al-Baihaqi, al-Tahzib fi al-Tafsir, vol. 2,
Beirut: Dar al-Kitab al-Lubnani, 2019.

al-Juwainy, Abi al-Ma’ali Abd al-Malik bin Abdullah bin
Yusuf, A/-Burhan fi Usul al-Figh, vol. 1, Doha:
Dawlah Qatr, 1980.

al-Juwainy, Mushtafa Shawi, Manhaj al-Zamakhsyari fi Tafsir
al-Qur’an wa Bayani I’jazihi, 2nd edition, Kairo: Daar
al-Maarif, 1968.

Kettler, David, Colin Loader, and Volker Meja, Kar/
Mannheim and The Legacy of Max Weber: Retrieving
a Research Programme, Hampshire: Ashgate
Publishing Company, 2008.

Kinberg, Leah, Muhkamat and Mutashabihat (Kovan 3/7):
Implication of a Koranic Pair of Terms in Medieval
Exegesis, https://about.jstor.org/terms.

Kiswati, Tsuroya, I/mu Kalam: Aliran Sekte, Tokoh Pemikiran
dan Analisa Perbandingan Aliran Khawarij, Murjiah
dan Mu tazilah, Surabaya: IAIN Sunan Ampel, 2013.



262

Kuhn, Thomas S., The Stucture of Scientific Revolution, 2nd
edition, Chicago: University of Chicago Press, 1974.

Kurzman, Charles, Liberal Islam, New York: Oxford
University Press, 1998.

Lapidus, Ira M., 4 History of Islamic Societies, Cambridge:
Cambridge University Press, 2002.

Larrain, Jorge, Konsep Ideologi, trans. by Riyadi Gunawan,
Yogyakarta: LKPSM, 1996.

Machasin, A/-Qadi Abd al-Jabar Mutasyabih al-Qur’an:
Dalih Rasionalitas al-Qur’an, Yogyakarta: LKiS,
2000.

Mannheim, Karl, Essays on The Sociology of Knowledge, ed.
by Paul Kecskemeti, London: Routledge&Paul Kegan,
1952.

----, Essays on The Sociology of Knowledge, ed. by Paul
Kecskemeti, London: Routledge&Paul Kegan, 1952.

----, Ideologi Dan Utopia: Menyingkap Kaitan Pikiran Dan
Politik, trans. by Budiman Hardiman, Yogyakarta:
Kanisius, 1991.

Mansur, Muhammad, Tafsir Mafatih al-Gaib (Historisitas dan
Metodologi), Sleman: Lintang Books, 2019.

al-Maqdisi, Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad, AAsan al-
Tagasim fi Ma'rifat al-Agqalim, Kairo: Maktabah
Madbuuli, 1991.

Magqdisi, George, al-Asy’ari wa al-Asyairah fi al-Tarikh al-
Dini al-Islami, trans. by Anis Muru, Namaa Center for
Research and Studies.

al-Maujud, Adil Ahmad Abd, Ali Mahmud Muawwadh, and
Fathi Ahmad Hijazi, “Tahqiq wa al-Ta’liq wa Dirasat”,
in Al Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil Wa ‘uyun Al
Agawil Fi Wujuh Al Ta’wil, Riyadh: Maktabah al-
’Abikan, 1998.



263

al-Mawardi, Abu al-Hasan Ali bin Muhammad, a/-Nukat wa
al-Uyun, vol. 1, Beirut: Daar al-Kutub al-Ilmiyyah.

al-Mays, Khalil, Mugaddimah Mafaatih al-Ghaib, Beirut:
Daar al-Fikr, 1981.

Musa, Jalal Muhammad, Nasy’at al-Asy’ariyyah wa
Tatawwuruha, Beirut: Daar al-Kitab al-Lubnani, 1982.

Mustaqim, Abdul, Dinamika Sejarah Tafsir Al-Qur’an, 4th
edition, Yogyakarta: IDEA Press, 2025.

----, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, 10th edition,
Yogyakarta: IDEA Press, 2025.

Najitama, Fikria, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam
Tafsir”, An-Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan
dan Studi Islam, vol. 4, no. 1, 2017, pp. 153—69
[https://doi.org/10.33507/an-nidzam.v4i1.29].

Nasution, Harun, Teologi Islam: Aliran-aliran, Sejarah,
Analisa, Perbandingan, Jakarta: Ul-Press, 1986.

Nuwaihidh, Adil, Mu jam al-Mufassirin (Min Shadr al-Islam
wa Hatta al-Ashr al-Hadir), vol. 2, Beirut: Muassasah
Nuwaihidh al-Tsaqafiyah, 1988.

el-Omari, Racha, “The Mu'tazilite Movement (I): The Origins
of the Mu‘tazila”, in The Oxford Handbook of Islamic
Theology, ed. by Sabine Schmidtke, New York: Oxford
University Press, 2016.

Patton, Walter M., Ahmed Ibn Hanbal and The Mihna, Leiden:
E.J Brill, 1897.

al-Qaradawi, Yusuf, Kaifa Nata’amalu ma’a al-Qur’an al-
‘Azim, 3rd edition, Kairo: Dar asy-Syurug, 2000.

al-Qattan, Manna’ Khalil, Mabahits fi Uliim al-Qur’an, Kairo:
Maktabah Wahbah, 1995.

al-Qifthi, Ali bin Yusuf, Inbah al-Ruwat ala Anbah al-Nuhat,
vol. 3, Kairo: Daar al-Fikr al-Araby, 1982.



264

Radi, Muhammad bin Abi Hasan Sayyid, Haqgaiq al-Ta 'wil fi
Mutasyabih al-Tanzil, Beirut: Dar al-Adwa’, 1986.

Rahman, Miftahur, “Konsep Muhkam dan Mutasyabih dalam
Alqur’an menurut Muhammad ’Abid al-Jabiri”,
Hermeneutik: Jurnal Illmu Al Qur’an dan Tafsir, vol.
12, no. 1, 2018, pp. 175-88

[https://doi.org/10.1234/hermeneutik.v1211.60216072

]

al-Razi, Fakhr al-Din Muhammad bin Umar, a/-Tafsir al-Kabir
aw Mafatih al-Ghayb, vol. 7, Beirut: Daar lhya al-
Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 17, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 26, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 21, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 22, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 14, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 13, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

----, al-Tafsir al-Kabir aw Mafatih al-Ghayb, vol. 30, Beirut:
Daar Thya al-Turatas al-Araby, 1420.

al-Razi, Fakhr al-Din Muhammad bin Umar, 7a sis al-Taqdis,
Beirut: Dar Nar al-Sabah, 2011.

Ritzer, George and Barry Smart, Seri Handbook Teori Sosial:
Karl Mannheim dan Sosiologi Pengetahuan, trans. by
Derta Sri Widowatie, Bandung: Nusa Media, 2021.



265

Rozak, Abdul and Rosihon Anwar, Ilmu Kalam untuk UIN,
STAIN, PTAIS, Bandung: Pustaka Setia, 2000.

Rusli, Ris’an, Teologi Islam: Telaan Sejarah dan Pemikiran
Tokoh-tokohnya, Jakarta: Prenada Media, 2014.

Sari, Meysitoh, “Kontruksi Pemikiran Muhammad Syahrur
dan Nashr Hamid Abu Zayd mengenai Muhkam dan
Mutasyabih”, El-Furgania, vol. 11, no. 2, 2015.

Scheler, Max and Manfred S. Fring, Problems of a Sociology
of Knowledge, London: Routledge&Paul Kegan, 1980.

Segovia, Carlos Andres, “Strah wa A’mal Abi al-Hasan al-
Asy’ari”, al-Ibanah, no. 1, 2013, pp. 279-301
[https://doi.org/10.12816/0002398 ].

al-Shahrastani, Abi al-Fath Muhammad bin Abd al-Karim bin
Abi Bakr Ahmad, al-Milal wa al-Nihal, vol. 1, Beirut:
Daar al-Marifat, 1993.

Shalih, Subhi, Mabahits fi Ulim al-Qur’an, Beirut: Daar Ilm
Lil Malaayaini, 1977.

Shihab, M. Qurasih, Kaidah Tafsir, Tangerang: Lentera Hati,
2019.

al-Shirazi, Muhammad bin Ibrahim Sadr Diin, Mutashabihat
al-Qur’an, Mashad: Mashad University Press, 1973.

Speier, Hans, “Karl Mannheim’s ‘Ideology and Utopia’”,
Springer Nature: State, Culture, and Society, vol. 1, no.
3, 1985, pp. 183-97.

al-Subki, Taj al-Diin Abdul Wahhab bin Taqiy’ al-Din,
Thabagat al-Syafi’iyyah al-Kubra, vol. 8, Abha: Daar
Hajr li al-Thibaat wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, 1413.

al-Suyuti, Jalal al-Diin, Al-Itqan fi Ulim al-Qur’an, vol. 3,
Riyadh: Ministry of Islamic Affairs, Dawah and
Guidance, 1967.



266

Syahrur, Muhammad, al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah
Mu’asirah, Damaskus: al-Ahaly, 1990.

Syamsuddin, Sahiron, “Muhkam and Mutashabih: An
Analytical Study of al-Tabarl’ s and al-Zamakhshari’s
Interpretations of Q.3:7”, Journal of Qur anic Studies,
vol. 1, no. 1, 1999, pp- 63-79
[https://doi.org/10.3366/j9s.1999.1.1.63].

----, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an,
Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017.

----, “Pendekatan dan Analisis dalam Penelitian Teks Tafsir”,
SUHUF, vol. 12, no. 1, 2019, pp. 13149
[https://doi.org/10.22548/shf.v12i1.409].

al-Tabari, Abu Ja’far Muhammad bin Jarir, Jami al-Bayan an
Ta’wil Ayt al-Qur’an, vol. 5, Kairo: Daar Hajr 1i al-
Thibaat wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, 2001.

Thiele, Jan, “Between Cordoba and Nisabiir: The Emergence
and Consolidation of Ash‘arism (Fourth—Fifth/Tenth—
Eleventh Century)”, in The Oxford Handbook of
Islamic Theology, ed. by Sabine Schmidtke, New York:
Oxford University Press, 2016.

al-Tibi, Syarf al-Din al-Husain bin Abdillah, Futith al-Ghayb
fral-Kasyfmin Qana’i al-Rayb, vol. 1, Dubai: al-Jaizah
Dubai al-Dawliyah li al-Qur’an al-Karim, 2013.

----, Futith al-Ghayb fi al-Kasyf min Qana’i al-Rayb, vol. 4,
Dubai: al-Jaizah Dubai al-Dawliyah li al-Qur’an al-
Karim, 2013.

Turmuzi, Muhamad and Fatia Inast Tsuroya, “Studi Ulumul
Qur’an: Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih
dalam Al-Qur’an”, Jurnal AlI-Wajid, vol. 2, no. 2, 2021,
pp. 487-508.

Usaybi‘ah, Abt al-°Abbas Ahmad ibn al-Qasim ibn Khalifah
ibn Yiunus al-Khazraji Ibn Abi, ‘Uyin al-Anbd’ fi
Tabagat al-Atibba’, ed. by Nizhar Ridha, Beirut: Daar
Maktabah al-Hayat.



267

Van Laer, Henry et al. (trans.), Filsafat Sain, Yogyakarta:
LPMI, 1995.

Wijaya, Aksin, Fenomena Berislam, Yogyakarta: IRCISoD,
2022.

Yanti, Nova, “Memahami Makna Muhkamat dan
Mutasyabihat dalam al-Quran”, Al-Islah: Jurnal
Pendidikan, vol. 8, no. 2, 2016.

Zaidan, Abdul Karim, al-Wajiz fi Ushil al-Figh, Baghdad:
Mu’assasah Qurtubah, 1976.

al-Zamakhsyari, Mahmud, 4/ Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil
Wa "uyun Al Aqawil Fi Wujuh Al Ta’wil, vol. 1, Riyadh:
Maktabah al-’ Abikan, 1998.

----, Al Kashshaf "an Haqaiq Al Tanzil Wa "uyun Al Aqawil Fi
Wujuh Al Ta 'wil, vol. 3, Riyadh: Maktabah al-’Abikan,
1998.

----, Al Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil Wa "uyun Al Aqawil Fi
Wujuh Al Ta'wil, vol. 5, Riyadh: Maktabah al-’Abikan,
1998.

----, Al Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil Wa "uyun Al Aqawil Fi
Wujuh Al Ta 'wil, vol. 4, Riyadh: Maktabah al-’Abikan,
1998.

----, Al Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil Wa "uyun Al Aqawil Fi
Wujuh Al Ta'wil, vol. 2, Riyadh: Maktabah al-’ Abikan,
1998.

----, Al Kashshaf 'an Haqaiq Al Tanzil Wa "uyun Al Aqawil Fi
Wujuh Al Ta'wil, vol. 6, Riyadh: Maktabah al-’Abikan,
1998.

al-Zarkasyi, Badruddin Muhammad bin Abdillah, 4/-Burhan fi
Uliim al-Qur’an, vol. 2, Beirut: Dar El-Marefah, 1990.

----, Al-Burhan fi Ulim al-Qur’an, vol. 1, Beirut: Dar El-
Marefah, 1990.



268

al-Zarqani, Muhammad Abdul Adzhim, Manahil al-Irfan fi
Ulim Al-Qur’an, vol. 2, Beirut: Daar al-Kitab al-
Araby, 1995.

Zayd, Nar Hamid Abu, al-Ittijah al-’Aqliy fi al-Tafsir,
Windsor: Mu’assasah Hindawi, 2023.

Zayd, Nasr Hamid Abu, Mafhum an-Naas: Dirasat fii Uluum
al-Qur’an, Al-Daar al-Baidha’i: al-Markaz al-Tsaqafi
al-Araby, 2014.

al-Zayyadi, Haydar Jijan, “Al-Muhkam and Al-Musabbath
according to Al-Jazairi in His Book ‘Aqwad Al-
Murjan’ in the Interpretation of the Qur’an”, Journal of
Kufa Studies Center, vol. 2, no. 70, 2023, pp. 237-50
[https://doi.org/10.36322/jksc.v2170.13711].

Zulkifili, “Penafsiran al-Zamakhsyari terhadap Ayat-Ayat
Mutasyabihat dalam Tafsir al-Kasysyaf”, AL-
MUTSLA, vol. 2, no. 1, 2020, pp. 1-26
[https://doi.org/10.46870/jstain.v2i1.31].

Zurzir, Adnan Muhammad, “Muqaddimah al-Tahqiq”, in
Mutasyabih al-Qur’an, vol. 1, Kairo: Daar al-Turats,
1966.



	HALAMAN COVER
	PERNYATAAN KEASLIAN
	PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI
	HALAMAN PENGESAHAN
	NOTA DINAS PEMBIMBING
	MOTTO
	ABSTRAK
	PEDOMAN TRANSLITERASI
	KATA PENGANTAR
	DAFTAR ISI
	BAB I PENDAHULUAN
	A. Latar Belakang
	B. Rumusan Masalah
	C. Tujuan Penelitian dan Signifikasi Penelitian
	D. Kajian Pustaka
	E. Kerangka Teori
	F. Metode Penelitian
	G. Sistematika Pembahasan

	BAB V PENUTUP
	A. Kesimpulan
	B. Saran

	DAFTAR PUSTAKA



